
-------------------------------------------------------------- 
 

OPORUKA 
iBN KUDAME EL-

MAKDISIJA   
 

------------------------------------------ 
 

Imam Ebu Muhammed Muveffekuddin Abdullah b. 
Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Makdisi, rhm. 

(preselio na ahiret 620. h. god.) 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S arapskog preveo, bilješkama popratio i predgovor napisao: 

Amir I. Smajić 



 

 



 

2 

------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 

 

Podrţite aktivnosti udruţenja uplatom na račun: 

134-001-11300818-92     IBAN: BA391340011201056307 
 
 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 
 
 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
 

 

www.facebook.com/ug.divan  

 

 

------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Naslov knjige: 
 

 

OPORUKA 

Ibn KudAme el-Makdisija 
 

Naslov orginala: 

Vasijjetu-l-„ālimi-l-dţelīl Ibn Kudāme el-Makdisi 
 

Autor: 

Imam Ebu Muhammed Muveffekuddīn Abdullah b. 
Ahmed b. Muhammed b. Kudāme el-Makdisi, rhm. 

 

Prijevod i bilješke: 

dr. Amir Smajić 
 

                  Izdanje:                               Štampa: 

       Prvo, 1447. /2025.               Off-Set Tuzla   

 

Izdavač: 

Udruţenje za afirmaciju duhovnih vrijednosti 
i moralnih načela „DIVAN“ – Tuzla 



 

3 
 

Tuzla, 1447. h. god. / 2025. god. 
 

 

--------------------------------------------------------------------- 
 

OPORUKA 
iBN KUDAME EL-

MAKDISIJA   
 

------------------------------------------ 
 

Imam Ebu Muhammed Muveffekuddin Abdullah b. 
Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Makdisi, rhm. 

(preselio na ahiret 620. h. god.) 
 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S arapskog preveo, bilješkama popratio i predgovor napisao: 

Amir I. Smajić 
 



 

4 

 
 
 
 

 
 

 



 

5 

 

 

 

 

---------       PREDGOVOR       --------- 
 

U ime Allaha, Svemilosnog, Milostivog! 
 

Zahvala pripada Allahu, Gospodaru svjetova, 
Koji upućuje koga hoće na Pravi put i daje mud-
rost onome kome hoće. Neka su salavat i selam na 
Njegovog odabranog poslanika Muhammeda, nje-
govu časnu porodicu, plemenite ashabe i sve one 
koji ih slijede na putu istine. 

Pred čitateljem se nalazi jedna vrijedna Oporuka 
– kratko, ali sadrţajno djelo koje u sebi sadrţi jasne 
poruke i korisne savjete koji prosvjetljuju naš put 
ka Allahu i vječnom ţivotu na ahiretu.  

Ovo djelo napisao je svojim perom jedan od 
istaknutih islamskih učenjaka, imam Ibn Kudāme 
el-Makdisi, Allah mu se smilovao, autor poznatog 
opseţnog fikhskog djela El-Mugnī, koje se s pra-
vom smatra enciklopedijom šerijatskog prava i jed-
nim od najbitnijih izvora henbelijskog fikha.1 

                                                 
1 Hafiz Ibn Redţeb el-Hanbeli kaţe: “Muslimani su imali 
koristi od njegovih djela općenito, a posebno sljedbenici 
mezheba. Njegove knjige su se proširile i postale poznate 

 



 

6 

Ipak, ova Oporuka nije djelo iz fikha, već skup 
savjeta, opomena, mudrih riječi i podsjetnika koji, 
uz Allahovu pomoć i dozvolu, bude srca iz nema-
ra, liječe duše i pozivaju svakoga od nas da se vrati 
svome Gospodaru iskreno i predano, svjesni krat-
koće i prolaznosti dunjalučkog ţivota. 

Srţ ove Oporuke je poziv da svaki vjernik pre-
ispita svoj odnos prema Uvišenom Allahu, da učini 
obračun sa samim sobom i popravi svoje stanje 
prije nego li prođu sve prilike i bude kasno. Zbog 
toga, zasluţuje paţljivo čitanje i razmišljanje.  

Prilikom prevođenja i pripreme teksta nastojao 
sam zadrţati njegov izvorni ton, s ciljem da se sa-
čuva jednostavnost i suština poruke koju prenosi 
autor, rahimehullah. Ipak, uz glavni tekst, čitatelji 
će naći određene bilješke koje su bile neophodne 
radi ispravnog razumijevanja pojedinih pasusa, te 

                                                                                       
zahvaljujući njegovoj iskrenoj namjeri i predanosti prilikom 
njihovog pisanja. Posebno se to odnosi na knjigu El-Mugnī, 
jer je korist od nje bila izuzetno velika, a hvale na njen račun 
brojne. Rekao je šejh Ed-Dīn Abdurrahman b. Ibrahim el-
Kazzāzaj: Naš šejh „Izzuddīn b. „Abdusselam je govorio: 
Nisam vidio u islamskim knjigama iz oblasti znanja ništa po-
put El-Muhalle (od Ibn Hazma) i knjige El-Mugnī šejha Ibn 
Kudāme, u pogledu njihove jasnoće i temeljitosti u izlaganju 
sadrţaja.‟ Također se prenosi da je Ibn „Abdusselam rekao: 
„Nisam sebi dao za pravo da dajem fetve sve dok nisam 
imao primjerak El-Mugnīja.‟” (Zejlu Tabakātil-hanābile, 3/393-
394 – uz saţetak) 



 

7 

ukazivanja na vaţne napomene, kao i ocjene i izvo-
di predaja koje navodi autor i dodatna pojašnjenja 
s ciljem upotpunjavanja koristi. Nadam se da to 
neće predstavljati poteškoću pri čitanju.2  

Savršenstvo pripada isključivo Allahu, „azze ve 
dţelle, dok su greške i nedostaci sastavni dio ljud-
ske prirode. Volio bih da svako ko uoči bilo kakvu 
grešku ili propust, u ovom ili nekom drugom radu, 
na to ukaţe. Divno li je rekao vođa pravovjernih 
Omer b. el-Hattab, radijallahu anhu: “Vratiti se isti-
ni bolje je nego ustrajavati u grešci.”3 

Molim Uzvišenog Allaha da ovaj skromni trud 
bude od koristi meni, mojoj porodici i svim musli-
manima:“... na Dan kada neće nikakvo blago, a ni sino-
vi, od koristi biti, samo će onaj koji Allahu srca čista dođe 
spašen biti.”4 

 

 

                                                 
2 Prilikom prevođenja koristio sam dva štampana arapska 
izdanja. Kao osnovu uzeo sam izdanje izdavačke kuće Dār 
Ibn Hazm iz Bejruta, koje je priredio Muhammed Hajr Ra-
madan Jusuf, prvo izdanje, 1418. hidţretske god. Pored njega, 
koristio sam i izdanje izdavačke kuće Dār Tejsīrus-Sunne, koje 
je valorizirala Ummu Abdullah bint Mehrūs el-„Usejli, prvo izda-
nje, 1411. hidţretske god. – i to kao pomoćno izdanje. 
3 Vidjeti: Ibn Abdulberr, Dţāmi‟u bejānil-„ilm, 2/920. 
4 Sura Eš-Šu„arā, 88-89. ajet. 

Amir I. Smajić 
Tuzla, 28. dţumadel-evvel, 1447. god. 

am.ibr.sm@gmail.com 



 

8 

 

---------      BILJEŠKA O AUTORU      --------- 
 

Imam, istaknuti alim, šejh Muveffekuddin Ebu 
Muhammed Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. 
Kudāme el-Makdisi ed-Dţemmā„īli ed-Dimeški es-
Sālihi el-Hanbeli bio je jedan od najučenijih i naj-
uglednijih učenjaka hanbelijskog mezheba. 

Rođen je 541. hidţretske godine u selu Dţem-
mā„īl, nadomak Nāblusa u Palestini. 

Istakao se kao svestrani učenjak: bio je struč-
njak u hadisu, tefsiru, usūli-fikhu, fikhu, gramatici 
arapskog jezika (En-Nahv), nasljednom pravu (El-
Ferāid) i drugim naukama. 

Učio je i predavao u Damasku, potom je bora-
vio u Bagdadu, Mosulu i Mekki, da bi se na kraju 
ponovo vratio i nastanio u Damasku, gdje je nasta-
vio sa učenjem i predavanjem sve do smrti. 

O njegovom znanju, pouzdanosti i skromnosti 
svjedoče brojni savremenici. Hafiz Dijāuddin el-
Makdisi opisuje ga kao imama u tefsiru, hadisu i 
hadiskim naukama, usūli-fikhu, fikhu i drugim is-
lamskim naukama, dok ga Ibn Nedţdţār opisuje 
kao glavnog imama hanbelija u Emevijskoj dţamiji 
u Damasku, ističući njegov nur, dostojanstvo, bo-
gobojaznost i utjecaj koji je imao na ljude, čak i pri-
je nego bi progovorio. Ibn Tejmijje je govorio: “U 



 

9 

Šam, nakon El-Evzā„ija, nije ušao neko stručniji u 
fikhu od šejha El-Muveffeka.” 

Bio je poznat i po blagosti i osmijehu u raspra-
vama, ali i po hrabrosti. Navodi se i da je učestvo-
vao u dţihadu protiv neprijatelja i bio ranjen. 

Na ahiret je preselio u Damasku na dan Bajra-
ma, 620. hidţretske godine, a ukopan sutradan. 
Njegovoj dţenazi prisustvovalo je mnoštvo ljudi, 
što svjedoči o njegovom ugledu i utjecaju. 

Od njegovih najpoznatijih djela izdvajaju se: 
„Umdetul-fikh – osnovni priručnik fikha, El-Mukni‟ 
– srednje opširno djelo iz fikha, El-Kāfī – šire fikh-
sko djelo, El-Mughnī – njegovo najpoznatije djelo, 
Ravdatun-nāzir – djelo iz oblasti usūli-fikha i logike. 

Imam Ibn Kudāme, Allah mu se smilovao, os-
tavio je dubok trag u islamskoj naučnoj baštini, a 
njegova djela i danas zauzimaju istaknuto mjesto u 
učenju i proučavanju među islamskim učenjacima.5 

 

    
   

                                                 
5 Vidjeti njegovu biografiju u sljedećim izvorima: Zehebi, 
Tārihul-islam, 13/601-612, i Sijeru e„alāmin-nubelā, 22/165-173; 
Safedi, El-Vāfi bil-vefejāt, 17/23-24; Ibn Kesir, El-Bidāje ven-
nihāje, 17/116-120; Ibn Redţeb, Zejlu Tabakātil-hanābile, 
3/281-338; Tekijjuddin el-Fāsi, Zejlu-tekjīd, 2/27-28. 



 

10 

 

---------      OPORUKA IBN KUDAME      --------- 
 

Potpuna zahvala pripada Allahu, Vlasniku ple-
menitog Lica, Vlasniku velike dobrote i vječne mi-
losti. Neka je Allahov salavat na Muhammeda, po-
sljednjeg među vjerovjesnicima, kao i na njegovu 
porodicu i sve njegove ashabe – a zatim: 

Zamolio me jedan od moje bogobojazne braće 
(u vjeri) da mu napišem oporuku (vasijjet).6 Isprva 

                                                 
6 Vasijjet, tj. oporuka, u jezičkom smislu označava povezi-
vanje ili spajanje nečega s nečim drugim. U šerijatskom (ter-
minološkom) značenju, ovaj pojam se najčešće koristi za 
oporuku koju čovjek ostavlja svojoj porodici ili drugima u 
vezi s podjelom svog imetka nakon smrti. Nazvana je vasijje-
tom zato što se njome umrli, na određeni način, povezuje sa 
ţivima, odnosno s onim kome oporučuje dio imetka.  

Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, dozvolio je da 
osoba oporuči najviše trećinu svog imetka onima koji nisu 
njeni nasljednici. Tako je S„ad b. Ebi Vekkās, radijallahu 
anhu, upitao Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, da li moţe 
nakon smrti oporučiti trećinu svog imetka u svrhu sadake, 
pa mu je on rekao: “Da, oporuči trećinu, ali i trećina je mnogo.” 
(Buhari, br. 2742; Muslim, br. 1628) 

Pojam vasijjet koristi se i za druge vrste oporuka koje se od-
nose na posmrtne obaveze, poput prijenosa odgovornosti, 
vraćanja dugova i sličnih zaduţenja. U prenesenom znače-
nju, ovaj izraz se upotrebljava i za savjete, bilo usmene ili 
pismene, koje čovjek upućuje drugome, s iskrenom namje-
rom i osjećajem odgovornosti. U tom smislu, onaj koji daje 

 



 

11 

sam to odbio, jer sam svjestan da ni sam nisam do-
stojan oporuke, niti činim djela koja mi dolikuju i 
koja bih trebao činiti. 

Međutim, ipak sam odlučio da udovoljim nje-
govoj molbi, nadajući se nagradi za ispunjenje po-
trebe jednog brata muslimana,7 te njegovoj dovi za 

                                                                                       
savjet se ponaša kao onaj koji oporučuje – povjerava neko-
me nešto vaţno, poput čovjeka koji ostavlja nasljedstvo naj-
bliţima. U tom značenju su i riječi Uzvišenog Allaha: “Mi 
smo svakom čovjeku oporučili (vasijjet dali) da čini dobro roditeljima 
svojim...” (Sura El-„Ankebūt, 8. ajet); kao i riječi Resulullaha, 
sallallahu alejhi ve sellem: “Dţibril mi je neprestano oporučivao 
(vasijjetom) komšiju, sve dok nisam pomislio da će ga učiniti mojim 
nasljednikom.” (Buhari, br. 6015; Muslim, br. 2624); te nje-
gove riječi: “Oporučujem (vasijjetim) vam bogobojaznost i posluš-
nost...” (Ebu Davud, br. 4607) Ebu Hurejre, radijallahu anhu, 
prenosi da je jedan čovjek rekao Resulullahu, sallallahu alejhi 
ve sellem: “Daj mi vasijjet (oporuči mi nešto).”, pa mu je on 
odgovorio: “Ne srdi se.” (Buhari, br. 6116) 

Više o značenju pojma vasijjet vidjeti u sljedećim izvorima: 
Ibn Durejd, Dţemheretul-luga, 1/241; Ebu Mensūr el-Ezheri, 
Tehzībul-luga, 12/187; Dţevheri, Es-Sihāh, 6/2525-2526; Ibn 
Faris, Mekājīsul-luga, 6/116; Ibn Sīde, El-Muhkem, 8/394-
396; Ibn Hadţer el-„Askalāni, Fethul-Bāri, 5/356-357, 5/361; 
Ibn „Usejmīn, Fethu Zil-dţelāli vel-ikrām, 10/482-483. 
7 Abdullah b. Omer, radijallahu anhuma, prenosi da mu je 
Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Ko bude 
na pomoći svome bratu, Allah će biti njemu na pomoći. A ko otkloni 
od muslimana jednu nevolju, Allah će od njega otkloniti jednu od 
nevolja na Sudnjem danu...” (Buhari, br. 2442; i Muslim, br. 
2580) 



 

12 

mene, kao i da mi se upiše sevap (nagrada) ako bu-
de postupao po mojoj oporuci i da budem od onih 
koji upućuju na dobro, kad već nisam u stanju da 
ga činim, pa da se moj poziv ka dobru računa kao 
da sam ga sam učinio8 – a djela su prema namje-
rama.9 

Moj uspjeh je samo uz Allahovu pomoć, u 
Njega se istinski uzdam i Njemu se ponizno vra-
ćam traţeći olakšanje. 

 

    
   

                                                 
8 Od Ebu Hurejre, radijallahu anhu, prenosi se da je Allahov 
Poslank, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Ko bude pozivao na 
uputu, imat će nagradu onih koji ga u tome budu slijedili, a da se pri 
tome njima njihove nagrade ništa ne umanje.” (Muslim, br. 2674) 
Ebu Mes„ūd el-Ensāri, radijallahu anhu, prenosi: “Jedan čo-
vjek došao je Resulullahu, sallallahu alejhi ve sellem, i rekao: 
„Zakasnio sam i ostao sam bez jahalice, pa me povedi sa so-
bom.‟ Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, reče: „Nemam čime 
(da te povedem).‟ Tada jedan čovjek reče: „Allahov Poslaniče, ja 
ću mu pokazati onoga ko ga moţe povesti.‟ Na to Allahov 
Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, reče: “Ko ukaţe na dobro, 
imat će nagradu kao i onaj koji ga učini.” (Muslim, br. 1893) 
9 Od Omera b. el-Hattaba, radijallahu anhu, prenosi se da je 
Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Djela se 
vrednuju prema namjerama i svakome pripada ono što je naumio...” 
(Buhari, br. 1; i Muslim, br. 1907) 



 

13 

 

---------      PRVO POGLAVLJE      --------- 
 POŽURIVANJE KA DOBRIM DJELIMA  

Kaţem u Oporuci, a dovoljan nam je Allah i di-
van li je On Zaštitnik: 

Znaj, Allah ti se smilovao, da je ovaj dunjaluk 
njiva na kojoj se siju plodovi koji će se tek ubirati 
na ahiretu. On je poput trgovine u kojoj se trguje u 
nadi da će se naknadno ubirati dobitak i zarada i 
on je mjesto pribavljanja opskrbe za budući svijet. 
Roba je unosna (sigurno donosi dobitak i isplati 
se), pa su se njom obogatili oni koji su prethodili, 
pobijedili su bogobojazni, uspjeli su iskreni, profiti-
rali su oni koji su radili, a izgubili su i propali dan-
gubičari i besposličari. 

Zaista je ovaj dunjaluk ono za čime ţude i sta-
novnici Dţenneta i stanovnici Vatre! 

Uzvišeni Allah rekao je o stanovnicima Vatre: 

سم سخ سح سج خم  خج حمتز  

ترضج صم صخ صح  

“I oni će u njoj zapomagati: „Gospodaru naš, izvedi 
nas da činimo dobra djela – drukčija od onih koja smo 

činili!‟...”10 

                                                 
10 Sura Fātir, 37. ajet. 



 

14 

I rekao je Uzvišeni: 

لم كم كل شه شم سه سم ثه ثم ته تمتز  

ترـَّ يه يم نه نم  

“A da vidiš kad budu zaustavljeni pred Vatrom pa 
kaţu: „Kamo sreće da smo vraćeni, pa da ne poričemo ajete 

Gospodara našeg i da budemo od vjernika!‟”11 

A Ibn Mes„ūd, radijallahu anhu, prenosi: “Zais-
ta su duše šehida poput zelenih ptica koje se kreću i slobod-
no lete po Dţennetu gdje god ţele. Potom se vraćaju u svje-
tiljke obješene o „Arš. I dok su u takvom stanju, Gospodar 
tvoj će ih pogledati pogledom i reći im: „O robovi Moji, tra-
ţite od Mene šta god ţelite!‟ Oni će odgovoriti: „Gospodaru 
naš, molimo Te da naše duše vratiš u naša tijela, pa da nas 
ponovo pošalješ na dunjaluk, kako bismo se još jednom bo-
rili i bili ubijeni na Tvom putu!‟ Pa kada je vidio da oni ne 
traţe ništa drugo osim toga, ostavljeni su tako.”12 

                                                 
11 Sura El-En„ām, 27. ajet. Napomena: U pomoćnom izdanju 
poslije ovog ajeta navodi se sljedeći dodatak: “A Uzvišeni 
Allah je rekao o stanovnicima Dţenneta: „A zaista je ahiretska 
kuća bolja – i divna je to kuća za bogobojazne!“ (Sura En-Nahl, 
30. ajet) Hasan el-Basri je rekao: „To se odnosi na dunjaluk – 
jer bogobojazni se na njemu opskrbljuju za ahiret.‟ Ovo je 
spomenuo imam El-Begavi, rahimehullah.” 
12 Predaju je zabiljeţio Muslim u svom Sahihu, br. 1887, pri-
bliţno po značenju, s lancem prenosilaca koji vodi do Mes-
rūka, koji kaţe: “Pitali smo Abdullaha – tj. Ibn Mes„ūda – o 
ovom ajetu: „I ne smatraj mrtvima one koji su na Allahovom putu 

 



 

15 

I znaj, o brate moj, Allah ti se smilovao, da je 
Uzvišeni Allah znao da će oni to traţiti, i znao je 
da se neće vratiti na dunjaluk. Ali je time ţelio oba-
vijestiti vjernike, koji su još uvijek na dunjaluku, da 
je njihova ţelja u Dţennetu da budu ubijeni na 
Njegovom putu, da bi ih time podstakao. 

Ibrahim et-Tejmi,13 Allah mu se smilovao, je 
rekao: “Zamislio sam sebe u Dţennetu kako jedem 
dţennetske plodove, grlim djevice i uţivam u nje-
govim blagodatima. Pa sam upitao svoju dušu: „O 
dušo, šta bi sada poţeljela?‟ Rekla je: „Da se pono-
vo vratim na dunjaluk, kako bih još više radila djela 
kojima sam ovo postigla.‟ 

                                                                                       
ubijeni! Ne, oni su ţivi, kod Gospodara svoga – opskrbljeni!‟ (Sura 
Ālu Imrān, 169. ajet) Pa je odgovorio: „I mi smo o tome pi-
tali, pa je rekao: Njihove duše su u utrobama zelenih ptica...‟” Iz 
sadrţaja predaje jasno je da se radi o hadisu Allahovog Pos-
lanika, sallallahu alejhi ve sellem, a ne o ličnom govoru Ibn 
Mes„ūda, radijallahu anhu. 
13 Imam, uzor, fakih i poboţnjak iz Kufe – Ibrahim b. Jezid 
b. Šerīk et-Tejmi – ubraja se u mlađe tābi„īne. Bio je čestit 
mladić, predan Allahu, učen i ugledan. Odlikovao se izuzet-
nom poboţnošću i strpljenjem, često podnoseći dugotrajnu 
glad. Kaţe se da bi, kada bi učinio sedţdu, izgledao poput 
potpornog stuba, toliko nepomičan da bi mu se na leđa spu-
štale ptice. Prenosi se da ga je ubio silnik Hadţdţādţ b. Ju-
suf, a po drugom mišljenju, preselio je u njegovom zatvoru, 
92. godine po Hidţri. Nije doţivio ni četrdesetu godinu ţi-
vota. Vidjeti: Ibn Hibbān, Es-Sikāt, 2/6-7; Mizzī, Tehzībul-
Kemāl, 2/232-233; Zehebi, Sijeru e„ālmin-nubelā, 5/60-62. 



 

16 

Zatim sam zamislio sebe u Vatri kako se prţim 
i gorim u njenom plamenu, pijem njenu ključalu 
vodu i jedem od njenog drveta zekkūma. Pa sam 
rekao svojoj duši: „Šta bi sada poţeljela?‟ Rekla je: 
„Da se vratim na dunjaluk i činim djela kojima bih 
se spasila ovoga.‟ O dušo, sada si u vremenu kojeg 
bi poţeljela – pa radi!”14 

Neki od ispravnih prethodnika (selefa) iskopao 
bi sebi kabur, pa kada bi osjetio malaksalost u či-
njenju dobrih djela, sišao bi u svoj kabur, ispruţio 
se njegovom duţinom, pa bi rekao: “O dušo, za-
misli da si već umrla i da si sada ispruţena u svom 
kaburu – šta bi tada poţeljela?” Duša bi rekla: “Po-
ţeljela bih da se vratim na dunjaluk, pa da u njemu 
činim dobra djela.” On bi joj zatim rekao: “Os-
tvarila si svoju ţelju, pa ustani i radi dobra djela!”15 

                                                 
14 Ahmed b. Hanbel, Ez-Zuhd, br. 2106; Buhari, Birrul-vā-
lidejn, br. 40; Ibn Ebi ed-Dunja, Muhāsebetun-nefs, br. 10; Ebu 
Nu„ajm, Hiljetul-evlijā, 4/211. 
15 Sličan postupak prenosi se od tābi„ina Er-Rebī‟ b. Husej-
ma, koji je u svojoj kući iskopao mezar. Kada god bi u svom 
srcu osjetio tvrdoću ili nemar, otišao bi do tog mezara i le-
gao u njega. Ostajao bi u njemu onoliko koliko bi mu Allah 
odredio, a zatim bi govorio: “Gospodaru, vrati me! Gospodaru, 
vrati me! Gospodaru, vrati me, da bih činio dobra djela u onome što 
sam ostavio!” Potom bi rekao: “O Rebī‟, evo, vraćen si, vraćen 
si!” Zatim bi izašao i neko vrijeme proveo u skrušenosti, a 
trag toga bio bi vidljiv na njemu. (El-Belāzuri, Ensābul-ešrāf, 
11/311-312) Nešto slično prenosi se i od drugih pojedinaca 

 



 

17 

                                                                                       
iz generacija nakon ashaba, radijallahu anhum. Ipak, to je sa-
mo idţtihad pojedinih učenjaka i ne moţe se sa sigurnošću 
tvrditi da su takva djela pohvalna ili šerijatski propisana, jer 
nije preneseno da je Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem, to 
činio, niti bilo ko od njegovih ashaba, iako su oni bili naj-
učeniji, najbogobojazniji i najbriţniji u slijeđenju istine. Ono 
što je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, preporu-
čio jeste posjećivanje mezarja radi podsjećanja na ahiret, a ne 
kopanje kabura za sebe, leţanje u njemu i slična djela, a opet 
Allah najbolje zna. U tom smislu šejhul-islam Ibn Tejmijje je 
rekao: “Cilj je ukazati na to da su ove pojave povećanog ste-
pena ibadeta i duhovnih stanja potekle iz Basre, i to zbog 
snaţnog straha od Allaha. Jer ono što se prenosi o strahu od 
pojedinih poboţnjaka zaista je veliko i potresno. Nema sum-
nje da je njihovo stanje bilo potpunije i bolje od stanja onih 
koji nisu imali takav strah od Allaha, niti su ih u tome mogli 
nadmašiti ili im se pribliţiti. Međutim, onaj ko se boji Allaha 
umjerenim, uravnoteţenim strahom – strahom koji ga pod-
stiče da čini ono što Allah voli i da ostavlja ono što Allah 
prezire, bez pretjerivanja i dodataka u ibadetu, njegovo je 
stanje potpunije i bolje od stanja spomenutih. To je bio slu-
čaj sa ashabima, radijallahu anhum (...) Također, ono što se 
prenosi o takvima, poput njihovog zuhda, bogobojaznosti, 
ibadeta i sličnih djela, ponekad nadilazi stanje ashaba i ono 
na čemu je bio Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem. 
Takvi dodaci mogu dovesti do toga da se ljudi podijele u 
dvije krajnosti: jedni koji ih kude, potcjenjuju i moţda u to-
me i pretjeraju; a drugi, pak, pretjeruju u njihovoj pohvali i 
drţe da je njihov put najpotpuniji i najuzvišeniji. Ispravno 
razumijevanje jeste da su oni u tim ibadetima i duhovnim 
stanjima postupali po svom najboljem trudu (idţtihadu) i is-
krenoj namjeri (...) Ispravno je, također, da musliman zna i 
čvrsto vjeruje da je najbolji govor Allahov govor, najbolji 

 



 

18 

I znaj, neka ti se Allah smiluje, da je ţelja sva-
kog od stanovnika kaburova: da izgovori jedan tes-
bih (da kaţe: subhanallah) i da taj tesbih poveća nje-
gova dobra djela, ili da mu se omogući pokajanje 
za neki od njegovih grijeha, ili da klanja jedan rekat 
koji bi uzdigao njegove deredţe (stepene). 

Preneseno je do nas da je jedan čovjek klanjao 
dva rekata pored nekog kabura, pa se naslonio na 
njega i zadrijemao. U snu je vidio vlasnika tog me-
zara kako mu govori: 

“Skloni se od mene, uznemirio si me! Tako mi 
Allaha, ta tvoja dva rekata, da pripadaju meni, bila 

                                                                                       
put put Muhammeda, sallallahu alejhi ve sellem, a najbolja 
generacija ona u kojoj je on bio poslan. Također, da je naj-
potpuniji i najispravniji put koji vodi Allahu upravo ono na 
čemu je bio Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, i njegovi 
ashabi. Na osnovu toga, vjernik treba da se boji Allaha ono-
liko koliko moţe i da Mu bude pokoran shodno svom trudu 
i sposobnosti (...) Mnogi od vjernika – iako su bogobojazni i 
od Allahovih evlija – ne dosegnu stepen znanja i imana koji 
su imali ashabi. Zato trebaju činiti ono što mogu, a nemi-
novno je da će im se potkrasti greške – bilo u znanju i izja-
vama, bilo u djelima i stanjima. Za njihovu pokornost bit će 
nagrađeni, a njihovi će im grijesi biti oprošteni (...) Zato, ko 
god put nekog učenjaka ili pravnika (fakiha), ili put nekog 
poboţnjaka, smatra boljim od puta ashaba – taj griješi, u za-
bludi je i uvodi novotariju. A onaj ko svakog ko, trudeći se u 
pokornosti Allahu, pogriješi u nečemu, smatra pokuđenim, 
vrijednim prijekora i prezira – i on je u zabludi, griješi i 
uvodi novotariju. (Medţmū„ul-fetāva, 11/13-15) 



 

19 

bi mi draţa od svega što je na dunjaluku. Vi sada 
moţete da radite, a ne znate, a mi znamo, ali ne 
moţemo raditi.”16 

Zato, iskoristi dragocjenu ţivotnu priliku, Allah 
ti se smilovao, i čuvaj svoje vrijedno vrijeme! 

                                                 
16 Obavljanje namaza pored kabura nije propisano djelo, već 
predstavlja novotariju, a moţe voditi i ka širku. „Āiša, radijal-
lahu anha, prenosi da je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve 
sellem, uoči svoje smrti rekao: “Neka je Allahovo prokletstvo na 
Jevreje i kršćane – jer su kabure svojih vjerovjesnika uzeli za mesdţide 
(mjesta namaza).” (Buhari, br. 1330; i Muslim, br. 529) Tako-
đer se prenosi od Ebu Se„īda el-Hudrija, radijallahu anhu, da 
je Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Čitava zemlja 
je mesdţid (mjesto za obavljanje namaza), osim mezarja i kupatila.” 
(Tirmizi, br. 317 – hadis ima određenu slabost, „ille, ali ga 
potkrepljuju druge predaje) Od Enesa b. Malika, radijallahu 
anhu, prenosi se da je Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 
zabranio klanjanje između kaburova. (Ibn Hibbān, br. 1698). 
Ove i slične predaje jasno ukazuju na zabranu klanjanja na 
mezarju ili u blizini kabura. Namaz na takvim mjestima je 
neispravan, bilo da se obavi neposredno na kaburu ili izme-
đu kaburova. Pod mezarjem se podrazumijeva svako mjesto 
gdje su ukopani umrli, pa makar se radilo i o samo jednom 
kaburu. Mudrost ove zabrane – kako ističu šejhul-islam Ibn 
Tejmijje i drugi istaknuti učenjaci – ogleda se u zatvaranju 
puteva koji mogu voditi ka oboţavanju umrlih, što je jedan 
od glavnih uzroka upadanja u širk. Čak i kada ne dođe do 
samog širka, takvi postupci predstavljaju djela koja mu vode 
i time se oponašaju oni koji ga čine. Vidjeti detaljnije: Ibn 
Tejmijje, Iktidāus-sirātil-mustekīm, 2/189-198; Ibnul-Kajjim, 
Igāsetul-lehfān, 1/330-343. 



 

20 

Znaj da je trajanje tvoga ţivota ograničeno, a 
tvoji uzdasi su odbrojani. Svaki dah koji udahneš 
odnosi dio tebe, a cijeli ţivot je ionako kratak, a 
ono što ti je od njega ostalo još je kraće.17 Svaki 
njegov trenutak je poput skupocjenog dragulja, ne-
ma mu cijene, niti se moţe nadoknaditi. Upravo 
tim kratkim ţivotom postiţe se vječnost, bilo u ne-
izmjernom uţitku, ili u bolnoj patnji. 

Ako uporediš ovaj kratki ţivot s vječnim bora-
vištem, shvatit ćeš da svaki dah vrijedi više od hilja-
du hiljada godina u stalnom uţivanju i blagodatima 
kojima nema kraja, ili, pak, suprotno tome. A ono 
što je takvog stanja (ako se ne iskoristi za ahiret), 
nema nikakve vrijednosti. Stoga, ne rasipaj dragulje 
svoga ţivota bez truda i ne troši ih bez naknade. 

Trudi se da ne prođe nijedan tvoj dah, a da ne 
bude u pokornosti Allahu, ili u djelu kojim Mu se 
pribliţavaš. Jer kada bi imao jedan od svjetskih dra-
gulja, pa ga izgubiš, osjećao bi duboku tugu. Čak i 
da izgubiš jedan dinar – bilo bi ti krivo. Pa kako 

                                                 
17 Prenosi se da je Ebu Derdā‟, radijallahu anhu, rekao: “O 
sine Ademov, gazi zemlju svojim stopalom – uskoro će ti 
ona postati mezar. O sine Ademov, ti si samo skup dana – 
svaki put kada prođe jedan dan, otišao je dio tebe. O sine 
Ademov, još od dana kada te je majka rodila ti samo rušiš 
svoj ţivot.” (Bejheki, Ez-Zuhdul-kebīr, br. 511) Slično se na-
vodi i od Hasana el-Basrija da je rekao. Vidjeti: Ahmed b. 
Hanbel, Ez-Zuhd, br. 1586; Dīneveri, El-Mudţālese, br. 582; 
Ebu Nu„ajm, Hiljetul-evlijā, 2/148. 



 

21 

onda moţeš da nemarno gubiš sate i dane svoga ţi-
vota?! Kako ne osjećaš tugu zbog svog ţivota koji 
odlazi bez ikakve naknade?!18 

Naumpala mi je jedna slika kojom bih mogao 
dočarati ovaj svijet i njegove stanovnike: 

Zamislimo ljude u brodu koje je vjetar odbacio 
na jedno ostrvo usred mora. Na tom ostrvu nalaze 
se sva moguća blaga i dragulji – rubini, smaragdi, 
biseri i dragocjene školjke, pa sve do poludragog 
kamenja i mirisnog bilja. Pored toga, tu su i glatke 
stijene i kamenje bez ikakve vrijednosti. Na ostrvu 
se nalaze i rijeke i vrtovi, ali jedan dio ostrva je 
zabranjena zona, to je kraljevski posjed, ograđen i 
jasno obiljeţen. U njemu su kraljevske riznice, slu-
ge i posluga. 

Putnici sa broda su se iskrcali na ostrvo, i reče-
no im je: “Vaš boravak ovdje traje samo jedan dan 
i jednu noć. Iskoristite svoje kratko vrijeme da uz-
mete što više dragog kamenja i blaga!” 

Oni koji su bili razboriti i odlučni, ţurno su se 
uputili da skupljaju dragulje. Birali su najvrijednije i 
nosili ih u svoje spremište na brodu. Radili su s ve-
likom ozbiljnošću i predanošću. 

                                                 
18 Prenosi se da je Ebu Bekr b. „Ajjāš rekao: “Jedan od njih, 
kada bi mu ispao dirhem, cijeli dan bi govorio: „Innā lillāh, 
nestade mi dirhem‟ – a ne govori: „‟Prošao mi je dan, a šta 
sam u njemu uradio?!” (Ebu Nu„ajm, Hiljetul-evlijā, 8/303). 



 

22 

A kad bi osjetili umor, prisjetili bi se vrijednosti 
onoga što sakupljaju, ogromne cijene tih dragulja i 
kratkoće boravka na tom ostrvu, te da će uskoro 
morati otići i da se neće moći vratiti i išta nadokna-
diti. To ih je potaklo da ostave rahatluk i odmor i 
prihvate se ozbiljnog rada i truda. 

A kad bi ih obuzeo san, prisjetili bi se svega 
toga, pa bi ih san i drijemeţ napustili i (u sebi) bi 
ponavljali: “Kad svane jutro, putnik se obraduje 
noćnom putovanju.” 

A druga skupina ljudi, uzela je nešto od dragu-
lja, ali su također odmarali kada je vrijeme odmora 
i spavali su kad bi došlo vrijeme sna. 

Treća skupina, nije se uopće obazirala na dra-
gulje, već su odabrali spavanje, odmaranje i uţiva-
nje u razgledanju ostrva. 

Neki od njih su se posvetili gradnji kuća, dvo-
raca i palača. Drugi su se predali pravljenju posuđa 
za hranu i skupljanju bezvrijednih školjki (koje su 
omotači bisera) i razbijenih komada stijena. Treći 
su se zabavili igrom, beskorisnom pričom i uţiva-
njem u strastima, slušajući zabavne priče i pjesme, 
govoreći: “Bolja je jedna trunka (uţivanja) pred 
očima, nego obećana tamo negdje!” 

Četvrta skupina usmjerila se prema kraljev-
skom posjedu. Kruţili su oko njega traţeći ulaz, ali 
nisu našli vrata, pa su probili otvor u zidu i nasilno 
ušli. Otvorili su kraljevske riznice, razvalili vrata na 



 

23 

dvoru, pljačkali, uznemiravali kraljeve robinje i slu-
ge, govoreći: “Mi nemamo drugog boravišta osim 
ovog!” I tako su ostali u tom stanju sve dok nije 
prošlo vrijeme njihova boravka. Tada su udarene 
čaše za rastanak i upućen je hitni poziv za prese-
ljenje i polazak. 

Oni koji su sakupili dragulje, otišli su sretni i 
zadovoljni noseći svoju robu, ne ţaloste se zbog 
odlaska osim što nisu mogli još više prikupiti. 

Druga skupina, bila je u teškoj ţalosti zbog to-
ga što nisu ponijeli dovoljno dragocjene robe, zbog 
svog velikog nemara, zbog izrazito male opskrbe, 
zbog toga što su napustili ono što su gradili, a sada 
idu ka onome što su zapustili. 

A treća skupina, bila je u najteţoj tuzi i najve-
ćoj nesreći. Rečeno im je: “Nećemo vas pustiti da 
odete – sve ono što ste iznijeli iz kraljevskih riznica 
nosit ćete na svojim vratovima i leđima!” 

I tako su otišli, svako prema svome udjelu, sve 
dok nisu stigli do velikog kraljevskog grada. Tada 
je u gradu rečeno da je stigla grupa ljudi koji su bo-
ravili u zemlji dragulja. Stanovnici grada su im izašli 
u susret, a dočekali su ih i sam kralj i njegova voj-
ska, te im priredili odgovarajući prijem. Rečeno im 
je: “Sada izloţite svoje blago koje ste ponijeli pred 
kraljem!” 

Oni koji su sabrali dragulje, izloţili su svoju ro-
bu. Kralj ih je pohvalio i rekao: “Vi ste moji 



 

24 

posebni prijatelji, vi ste dostojni mog društva i lju-
bavi. Imate pravo na sve počasti koje poţelite.” 
Tada je i njih učinio kraljevima: imaju što ţele, kad 
zatraţe – dobiju, kad se zauzimaju – njihovo zauzi-
manje se prihvata, kad nešto poţele – to im se is-
puni. Rečeno im je: “Uzimajte šta hoćete i radite s 
tim ono što ţelite.” Pa su uzeli palače, kuće, hurije, 
vrtove, naselja i posjede. Vozili su se u kraljevskim 
kočijama, okruţeni mladim slugama i vojskom, po-
stali su kraljevi u blizini velikog kralja, sjedili su s 
njim, gledali ga, obilazili ga, zauzimali se kod njega 
za koga su htjeli. Kad bi nešto traţili – davao bi im, 
a i ono što nisu traţili – on bi im ponudio sam. 

A druga skupina, kad im je rečeno: “Gdje je 
vaša roba?”, odgovorili su: “Nemamo nikakvu ro-
bu!” Upitani su s prijekorom: “Teško vama! Zar 
niste boravili u zemlji dragulja?! Zar niste bili na is-
tom mjestu s ovima koji su sada postali kraljevi?!” 

Rekli su: “Jesmo, ali smo više voljeli odmor i 
san.” Neki od njih rekoše: “Bili smo zauzeti grad-
njom kuća i stanova!” A drugi rekoše: “Mi smo se 
bavili skupljanjem praznih školjki i posuđa.” 

Tada im bi rečeno: “Propali ste! Zar niste znali 
da ćete samo kratko boraviti?! Zar niste znali koli-
ko su dragocjeni dragulji koji su vam bili na dohvat 
ruku?! Zar niste znali da to ostrvo nije vaše stalno 
boravište, niti mjesto za spavanje?! Zar vas nisu 
budili oni koji su budni?! Zar vas nisu opominjali 
oni koji opominju?!” 



 

25 

Rekli su: “Tako nam Allaha, znali smo, ali smo 
se pravili da ne znamo. Budili su nas, ali smo se 
pravili da spavamo. Čuli smo sve, ali smo se pravili 
gluhi! 

Tada im je rečeno: “Propali ste – i to zauvijek!” 

Tada su zagrizli svoje ruke od kajanja i plakali 
su, a nakon suza lili su krv. Ostali su u dubokom 
ţaljenju i izgubljenosti, stojeći i čekajući, u nadi da 
im se moţda neko od onih koji su postali kraljevi 
smiluje zauzimanjem ili za njih kod kralja makar 
jednu riječ izgovori. 

A što se tiče treće skupine, oni su došli noseći 
svoje grijehe na leđima, u očaju i šoku, izgubljeni, 
zbunjeni i izbezumljeni. Noge su im poskliznule, 
obuzela ih tuga i kajanje i zadesila bol i stid. Osra-
moćeni su pred svim narodima. Kralj ih je udaljio 
od svog posjeda, protjerao ih iz svoga okruţenja i 
naredio da budu odvedeni u tamnicu. Odvučeni su 
tamo, svjesni da ih čeka kazna. Njihovo stanje je 
preteško da bi im se naklonost ukazala: 

تركا قي قى في فى ثي ثنثى ثم ثز ثر تيتز  

“Pa i ako bi otrpjeli, njihovo boravište bit će Vatra; a 
ako budu traţili naklonost da se vrate, oni neće biti od onih 

koji će naklonost zadobiti.”19 

                                                 
19 Sura Fussilet, 24. ajet. 



 

26 

Zato, pogledaj, Allah ti se smilovao, kolika je 
razlika između ovih skupina! Pogledaj kolika je na-
grada za one koji su bili strpljivi tokom tog kratkog 
i prolaznog boravka na ostrvu. 

To je pribliţen primjer ovog svijeta, dunjaluka, 
i razlika između onih koji su u njemu proveli ţivot 
u pokornosti Allahu, i onih koji su ga protraćili u 
nemaru i propustu. 

Zato se potrudi, Allah ti se smilovao, da budeš 
među onima iz prve skupine – onima koji su svaki 
trenutak svoga vremena ispunili pokornošću Uzvi-
šenom Allahu, i nisu propustili nijedan trenutak a 
da ga nisu iskoristili u dobru. 

Obaveţi svoje srce na stalno razmišljanje: o 
Allahovim blagodatima – da bi Mu zahvaljivao, o 
svojim grijesima – da bi za njih traţio oprost, o 
svojim propustima – da bi osjetio kajanje, o Alla-
hovim stvorenjima i Njegovoj mudrosti – da bi 
spoznao Njegovu veličinu i savršenstvo, o onome 
što te čeka – da bi se za to pripremio, ili o propisu 
nečega što ti je potrebno – da bi to naučio. 

Obaveţi svoj jezik da spominje Allaha, upućuje 
dovu i traţi oprosta, ili da uči Kur‟an, ili izučava 
znanje, ili da podučava druge, ili naređuje dobro, ili 
odvraća od zla, ili miri među ljudima. 

Zaposli svoje udove (tjelesne organe) ibadeti-
ma, a neka ti među njima najvaţniji budu: obavezni 
(farz) namazi u njihovim vremenima, obavljajući ih 



 

27 

na najpotpuniji način; zatim djela čija korist je više-
struka (prelazi na druge), a najbolje od toga je ono 
što im koristi u vjeri: kao da ih podučavaš vjeri i 
usmjeravaš ka Pravom putu. 

 

    
   



 

28 

 

---------      DRUGO POGLAVLJE      --------- 
 UZROCI KVARENJA DOBRIH DJELIA  

Čuvaj se onoga što upropaštava dobra djela, da 
ne izgubiš svoja djela i da ti trud ne propadne, pa 
da na kraju ostaneš i bez nagrade onih koji su se 
trudili, i bez odmora onih koji nisu ništa radili. Ta-
ko bi te prošao i dunjaluk i ahiret.20 

                                                 
20 Imam Ibnul-Kajjim je rekao: “Uzroci upropaštavanja i 
poništenja dobrih djela su brojni i ne mogu se obuhvatiti na-
brajanjem. Suština nije u samom djelu, već u očuvanju djela 
od onoga što ga kvari i poništava. Er-Rijā‟ (pretvaranje), pa 
makar bio neznatan, poništava djelo, a puteva i oblika pret-
varanja ima bezbroj. Također, ako djelo nije u skladu sa sun-
netom, to je razlog da bude pokvareno. Uzdizanje i preuveli-
čavanje djela u svom srcu i prigovaranje time Allahu također 
ga kvari. Isto tako, prebacivanje zbog udijeljene sadake, uči-
njenog dobra, dobročinstva ili odrţavanja rodbinskih veza – 
sve to moţe upropastiti učinjena djela. Uzvišeni Allah je re-
kao: “O vjernici, ne kvarite svoju sadaku prebacivanjem i vrijeđa-
njem.” (Sura El-Bekare, 264. ajet) Većina ljudi nije ni svjesna 
grijehā koji upropaštavaju njihova djela. Uzvišeni Allah je re-
kao: “O vjernici, ne diţite svoje glasove iznad glasa Vjerovjesnika i ne 
obraćajte mu se glasno kao što se vi međusobno glasno dozivate, da 
vam se djela vaša ne bi poništila, a da to i ne primijetite.” (Sura El-
Hudţurāt, 2. ajet) Allah je, dakle, upozorio vjernike da mogu 
izgubiti svoja dobra djela ako bi se prema Allahovom Posla-
niku, sallallahu alejhi ve sellem, ponašali s nepoštovanjem, 
podiţući glas pred njim – a to nije odmetnišvo (riddet), već 
grijeh koji moţe uništiti dobra djela, i osoba toga često nije 

 



 

29 

Od toga je: rijāluk (pretvaranje) – činjenje djela 
zbog hvale ljudi. Ovo je jedna vrsta širka.21 

                                                                                       
ni svjesna. Pa šta onda reći za onoga koji se suprotstavlja 
riječima, uputi i pravcu Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi 
ve sellem, davajući prednost tuđem mišljenju i uputi?! Zar to 
nije razlog da mu djela propadnu, a da toga nije ni svjestan?! 
Primjer toga su i riječi Resulullaha, sallallahu alejhi ve sellem: 
“Ko ostavi ikindiju-namaz, njegova su djela poništena.” Također, i 
govor „Āiše, radijallahu anha, o Zejdu b. Erkamu, radijallahu 
anhu, kada je učestvovao u kupoprodaji bej„ul-„īne (vrsta ka-
mate) da je time poništio svoj dţihad s Allahovim Poslani-
kom, sallallahu alejhi ve sellem, osim ako se ne pokaje – iako 
kupoprodaja bej„ul-„īne nije odmetništvo (riddet), već grijeh 
koji moţe uništiti nagradu za prethodna djela. Zato je po-
znavanje onoga što kvari djela u trenutku činjenja, kao i 
onoga što ih poništava nakon što su učinjena, jedno od naj-
vaţnijih pitanja koja rob treba istraţivati i biti oprezan u vezi 
s tim. Prenosi se u poznatoj predaji da rob učini neko djelo 
u tajnosti, pa ga ne zna niko osim Allaha, ali kasnije o tome 
počne govoriti, pa to djelo bude premješteno iz zapisa tajnih 
djela u zapis javnih djela, a zatim biva vrednovano prema 
namjeri. Ako o tome govori radi hvale, ugleda i poloţaja kod 
ljudi, djelo se poništava, kao da je prvobitno i učinjeno iz tih 
pobuda.” (El-Vābilus-sajb, str. 20-22) 
21 Šejh Ibn „Usejmīn je rekao: “Definicija rijāluka (pretvara-
nja): rijāluk (arap. rijā‟) je imenica izvedena od glagola rāā–
jurāī, što znači: činiti neko djelo da bi ga ljudi vidjeli (...) U 
pojam rijāluka ulazi i činjenje djela s namjerom da za njega 
ljudi čuju, a to se zove tesmī‟ (pokazivanje drugima pričom o 
svojim dobrim djelima). U vjerodostojnom hadisu Poslanik, 
sallallahu alejhi ve sellem, rekao je: “Ko se pretvara, Allah će se 
njemu pretvarati, a ko čini djela da za njih ljudi čuju, Allah će učiniti 

 



 

30 

Preneseno je (u hadisi-kudsiju) da je Uzvišeni 
Allah rekao: “Ko učini neko djelo u kojem Meni pridruţi 
nekog drugog – to je djelo za onoga koga je pridruţio, a Ja 
sam od njega čist.”22 

                                                                                       
da ljudi čuju (njegovo sramoćenje).” Rijāluk je pokuđena osobina i 
on spada u osobine licemjera. Uzvišeni Allah je rekao: “A 
kada ustaju na namaz, ustaju lijeno, samo da bi se ljudima pokazali, 
a Allaha ne spominju (zikrom) osim samo malo.” (Sura En-Nisā, 

142. ajet) (...) Rijāluk spada u mali širk, jer čovjek u svom 
ibadetu (indirektno) cilja nekog drugog mimo Allaha. No, 
moţe prerasti i u veliki širk. Ibnul-Kajjim navodi primjer 
malog širka i kaţe: “... poput malo rijāluka” To ukazuje da 
rijāluk moţe biti prisutan u raznim stepenima, te da moţe 
doseći i stepen velikog širka.” (El-Kavlul-mufīd, 2/124) 
22 Sličnu verziju hadisa zabiljeţio je imam Muslim u svom 
Sahihu, br. 2985, od Ebu Hurejre, radijallahu anhu, koji pre-
nosi od Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, a on 
od Allaha, subhanehu ve te„ala. Međutim, rivajet koji je au-
tor naveo po sadrţaju više odgovara verziji koju je zabiljeţio 
imam Ahmed u Musnedu, br. 7999. A značenje ovog hadisa 
je, kao što je pojasnio učenjak El-Munāvi: “Uzvišeni Allah je 
obavijestio da je On najneovisniji od svih koji bi Mu se 
mogli pripisati kao sudionici, tj. nije dozvoljeno da ima su-
druga. Ako su i stvorenja odbojna prema tome da s nekim 
dijele vlasništvo, onda je Uzvišeni Allah još neovisniji i dalji 
od takve sličnosti. Kada rob učini neko djelo, duţan je da ga 
iskreno posveti Allahu i da u njemu ne pridruţi nikoga mi-
mo Njega, „azze ve dţelle. Ako, pak, rob u svome djelu pri-
druţi nekog drugog mimo Uzvišenog Allaha – to djelo mu 
se odbija i Uzvišeni Allah se odriče tog djela. Onaj čije je 
djelo bilo s pridruţivanjem neka potraţi nagradu od onog 
koga je pridruţio Allahu u tom djelu – a kako će to postići!? 

 



 

31 

A moţe se desiti da onaj koji se pretvara uopće 
ne postigne ono čemu je teţio, pa da mu trud pro-
padne u potpunosti.23 

                                                                                       
U tome je podsticaj robovima da budu iskreni u svojim dje-
lima, kako bi ona bila primljena, da bi za njih bili nagrađeni i 
kako bi im bila zalog na Dan kada će im to najviše trebati. U 
njemu se također ukazuje na neovisnost Uzvišenog Allaha – 
da je On Najbogatiji od svih bogatih, dok su svi drugi boga-
taši, ustvari, potrebni Njega. On je apsolutno Neovisni, a svi 
drugi su potrebni Njega. Stoga, nije primjereno da rob išta 
traţi ili da išta čini osim radi Allaha, slavljeno neka je Njego-
vo ime i uzvišene neka su Njegove osobine. A Allah najbolje 
zna.” (El-Ithāfātus-senijje, str. 85) 
23 Kada je u pitanju propis ibadeta koji je pomiješan s rijālu-
kom, šejh Ibn „Usejmin kaţe: “To moţe imati tri oblika:  

Prvi oblik: da je povod ibadeta od samog početka pretvara-
nje pred ljudima, bez teţnje za Allahovim zadovoljstvom, 
kao da neko klanja samo da bi ga ljudi vidjeli, a ne radi Uzvi-
šenog Allaha. Ovo je širk, a taj ibadet je ništavan. 

Drugi oblik: da se rijāluk pomiješa s ibadetom tokom njego-
vog činjenja. Dakle, osoba je započela ibadet iskreno, ali se 
tokom izvršavanja pojavi ţelja za pretvaranjem. U tom slu-
čaju razlikuju se dvije situacije: 

- Ako završni dio ibadeta nije uslovljen početkom, tj. nema 
povezanosti, onda je prvi dio ibadeta ispravan, a dio gdje se 
umiješao rijāluk je pokvaren. Primjer toga je čovjek koji ima 
stotinu rijala namijenjenih za sadaku. Pedeset udijeli iskreno, 
a zatim preostalih pedeset dadne iz rijāluka – prva sadaka je 
ispravna, druga nije. 

- Ako je završni dio ibadeta povezan s početkom, tada onda 
postoje dvije mogućnosti: Prva – ako se osoba bori protiv 

 



 

32 

Preneseno je da je jedan čovjek činio djela da 
bi ga ljudi hvalili. Kada bi prolazio pored ljudi, go-
vorili bi: “Ovaj se pretvara!” Jednog dana reče sam 
sebi: “Tako mi Allaha, nisam postigao ništa! Da ba-
rem svoja djela učinim iskreno radi Allaha!” 

I nije učinio ništa drugo osim što je promijenio 
svoju namjeru, pa kada bi nakon toga prolazio po-
red ljudi, govorili bi: “Ovo je dobar čovjek!”24  

                                                                                       
tog osjećaja rijāluka, ne osjeća sklonost ka njemu i odvratno 
mu je – to joj neće naštetiti (...) Primjer toga je čovjek koji 
klanja dva rekata iskreno, ali u drugom rekatu mu se javi os-
jećaj pretvaranja, ali on se bori protiv toga i odbacuje ga. 
Njegov namaz je ispravan. Druga – ako se osoba prepusti 
tom osjećaju, smiri se u njemu i prihvati ga – tada je cijeli 
ibadet pokvaren, jer je njegov završni dio povezan s počet-
kom. Primjer toga je čovjek koji klanja dva rekata iskreno, 
ali u drugom rekatu osjeti da ga neko posmatra, pa se počne 
pretvarati i preda se tome – tada je cijeli namaz pokvaren, jer 
su svi njegovi dijelovi povezani. 

Treći oblik: ako se rijāluk javi nakon završetka ibadeta, on 
nema nikakvog utjecaja na ispravnost ibadeta, osim ako ne 
dođe do napadanja na drugog, kao što je hvalisanje i preko-
ravanje nakon sadake, što briše njen sevap. Uzvišeni Allah je 
rekao: “... ne poništavajte svoja dobra djela hvaljenjem i uvredama.” 
(Sura El-Bekare, 264. ajet) Također, nije rijāluk ako se čovjek 
obraduje što su drugi saznali za njegovo djelo, jer to je došlo 
tek nakon završetka ibadeta. Nije rijāluk ni unutarnja radost 
zbog učinjenog dobrog djela. Naprotiv, to je znak vjere...” 
(El-Kavlul-mufīd, 2/125-126) 
24 Vidjeti: Ebul-Hasan el-Gassāni, Ahbār ve hikājat, str. 18. 



 

33 

Druga opasnost je: zadivljenost sobom i svo-
jim djelima (el-„udţb). Predaje ukazuju na to da djelo 
ohologa ne prelazi iznad njegove glave.25 

                                                 
25 Tj. sam upropasti svoja dobra djela samozadivljenošću. 
Navodi se da je Muhammed b. Vāsi„a jednom prilikom re-
kao: “Ah, moji drugovi... Otišli su moji drugovi!” Pa mu re-
koše: “Allah ti se smilovao, zar nije stasala omladina koja uči 
Kur‟an, obavlja noćni namaz, posti danju, ide na hadţdţ i 
uči?!” Na to je pljunuo i rekao: “Upropastila ih je samoza-
divljenost („udţb)!” (Ahmed b. Hanbel, Ez-Zuhd, br. 1572) 
Imam Ibn Hazm o tome je rekao: “Zaista je samozadivlje-
nost („udţb) jedan od grijeha koji su najveći i koji najviše uni-
štavanju dobra djela. Zato se čuvajte – neka nas Allah saču-
va zajedno s vama – „udţba i rijāluka. Onaj ko bude iskušan 
samozadivljenošću u znanju, neka razmisli o onome ko je 
bolji od njega u djelima, i neka zna da nema snage ni moći u 
onome što čini od dobra, već da je to isključivo poklon od 
Uzvišenog Allaha. Stoga, neka ga ne dočeka na način koji bi 
bio razlog da mu bude uskraćen, i neka se ne uzdiţe onim 
što mu je dato. Nego, neka ga zadivi dobrota njegovog Go-
spodara prema njemu, i neka bude svjestan da, kada bi bio 
prepušten samome sebi makar za tren oka – sigurno bi pro-
pao.” (Resāil Ibn Hazm, 3/180-181) Imam Ibnul-Kajjim tvr-
di: “Nema ničega pogubnijeg za djela od „udţba i uzdizanja 
vlastite duše. A kada Allah ţeli Svome robu dobro, učini da 
on spozna da je to (što čini od dobra) isključivo Allahova 
blagodat, Njegovo nadahnuće i pomoć u svemu što govori i 
čini, te se zbog toga ne zanosi tim djelom. Zatim mu učini 
jasnim njegovu vlastitu manjkavost u tom djelu i da ono nije 
na nivou koji bi zadovoljio njegovog Gospodara, pa se kaje 
zbog toga, traţi oprost i stidi se da za takvo djelo traţi bilo 
kakvu nagradu...” (El-Fevāid, str. 224) 



 

34 

A prenosi se i da je Uzvišeni Allah objavio Mū-
sāu, alejhis-selam: “O Mūsā, reci radnicima koji se dive 
svojim djelima: neka propadnu! A reci grješnicima koji se 
kaju: neka se raduju!”26 

Jedan od učenih je rekao: “Draţe mi je da noć 
prespavam, pa da osvanem uz kajanje, nego da či-
tavu noć provedem u noćnom namazu, pa da os-
vanem zadovoljan (zadivljen) sobom.”27 

Nemoj nikada omalovaţavati nijednog musli-
mana, niti pomišljati da si bolji od njega, jer to mo-
ţe biti uzrok da ti djela propadnu.28 

Preneseno je da je Isa, alejhis-selam, krenuo na 
putovanje, a s njim je išao i jedan od njegovih blis-
kih sljedbenika – havārijjīna. Prolazili su pored jed-
ne tvrđave u kojoj je boravio razbojnik. 

                                                 
26 Predaju je zabiljeţio Ebu Nu„ajm el-Asbahāni u djelu Hil-
jetul-evlijā, 6/5, od tābi‟ina Ka‟ba el-Ahbāra, poznatog po 
prenošenju isrāīlijāta. Međutim, u lancu prenosilaca nalazi se 
Ebu Huzejfe Ishak b. Bišr el-Buhari el-Kāhili, koji je poznat 
lao laţov i onaj koji prenosi izmišljene predaje. Vidjeti: Ibn 
Ebi Hātim, El-Dţerhu vet-t„adīl, 2/214; Ibn Hibbān, El-Me-
dţrūhīn, 1/135-137; Zehebi, Mīzānul-i„atidāl, 1/192-139.   
27 To su riječi poboţnjaka Mutarrifa b. Abdullaha b. eš-Ših-
hīra, jednog od tābi‟ina. Vidjeti: Ibnul-Mubarek, Ez-Zuhd, 
br. 448; Ahmed b. Hanbel, Ez-Zuhd, br. 1357. 
28 Ebu Hurejre, radijallahu anhu, prenosi da je Resulullah, 
sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Dovoljno je čovjeku zla da 
omalovaţava svog brata muslimana.” (Muslim, br. 2564) 



 

35 

Kada ih je ovaj razbojnik ugledao, rekao je sam 
sebi: “Ovo je Isa, Allahov poslanik, a s njim njegov 
učenik. A ko si ti, nesretniče?! Ti si razbojnik koji 
presreće ljude na putu, ulijevaš im strah i ubijaš ne-
duţne koje je Allah zabranio ubijati!” Zatim se 
spustio prema njima kajući se i ţaleći zbog onoga 
što je radio. 

Kada je poţelio da ide s njima, rekao je sebi: 
“Ja nisam dostojan da hodam uz njih, ali ću ići iza 
njih kao što ide poniţeni grješnik.” 

I pošao je za njima, drţeći se iza njih. Tada se 
havārijj okrenuo i vidio ga kako ide za njima. Pre-
poznao ga je, pa reče u sebi: “Ko je ovaj pas da ide 
za nama?!” 

Tada je Allah vidio ono što su obojica nosila u 
svojim srcima, pa je objavio Isāu, alejhis-selam: 
“Reci i havārijju i razbojniku neka ponovo počnu svoja dje-
la iz početka. Što se tiče razbojnika, oprostio sam mu zbog 
njegovog pokajanja i zbog toga što je prezirao samoga sebe. 
A što se tiče havārijja, poništio sam mu dobra djela zbog 
toga što je prezreo grješnika koji se pokajao.”29 

                                                 
29 Predaju je zabiljeţio Ebu Nu„ajm u svom djelu Hiljetul-
evlijā, 8/146, lancem prenosilaca do poboţnjaka Vuhejba b. 
el-Verda, koji ovu predaju prenosi kao isrāīlijāt, tj. kazivanja 
prenesena od sljedbenika ranijih objava, a ne kao hadis. Na-
ime, Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, dozvolio je 
prenošenje isrāīlijāta rekavši: “Kazujte (predaje) od sinova Isrāīlo-
vih – u tome nema grijeha...” (Buhari, br. 3461) No, učenjaci su 

 



 

36 

Jedan od vjerovjesnika iz Benū Isrāīla rekao je 
svome narodu: “Dovedite mi najboljeg među va-
ma.” Dovedoše mu jednog čovjeka, a on mu reče: 
“Ti mi sada dovedi najgoreg iz naroda.” Čovjek se 
vrati sam i reče: “Nisam među njima našao nikoga 
goreg od sebe.” Vjerovjesnik tada reče: “Bili su u 
pravu – ti si doista najbolji među njima!”30 

Od stvari koje kvare djela jeste i suprotstavlja-
nje sunnetu – bilo riječju, djelom ili ubjeđenjem.31 

                                                                                       
u vezi s tim postavili određena pravila. Šejhul-islam Ibn Tej-
mijje rekao je: “Ove predaje iz isrāīlijāta spominju se radi po-
uke i potkrepe, a ne radi vjerovanja u to i ubjeđenja, i one se 
dijele u tri kategorije: 

Prva vrsta: one za koje znamo da su istinite, jer ih potvrđuje 
ono što se nalazi u našim izvorima, tj. u Kur‟anu i sunnetu. 
Takve se prihvataju kao istinite.  

Druga vrsta: one za koje znamo da su neistinite, jer se suprot-
stavljaju onome što posjedujemo od jasnih i vjerodostojnih 
dokaza. Takve se odbacuju. 

Treća vrsta: predaje o kojima nemamo jasan dokaz ni za nji-
hovu istinitost ni za neistinitost. O takvima šutimo, ne vjeru-
jemo u njih, ali ih i ne poričemo. Međutim, dozvoljeno je 
njihovo navođenje (zbog pouke), ali bez uvjerenja u njihovu 
istinitost.” (Medţmū‟ul-fetāvā, 13/367) 
30 Predaju je zabiljeţio imam Ahmed u svom djelu Ez-Zuhd, 
br. 384, lancem prenosilaca do tābi‟ina Vehba b. Munebbi-
ha, koji je prenosi kao isrāīlijāt, pripisujući je Mūsāu, alejhis-
selam, u pribliţnom značenju. 
31 Od „Āiše, radijallahu anha, prenosi se da je Resulullah, sal-
lallahu alejhi ve sellem, rekao: “Ko uvede u ovu našu stvar (vjeru) 

 



 

37 

Jer, zaista je Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem, 
onaj koji nas pouzdano i sigurno vodi ka Pravome 
putu. Uzvišeni Allah je rekao: 

ترىٰ رٰ ذٰ يي يى تز  

“A ti doista upućuješ ka Pravome putu.”32 

Pa onaj ko se suprotstavi dokazu i krene mimo 
njegovog, sallallahu alejhi ve sellem, puta – on je u 
zabludi. Zato, slijedi sunnet, idi tamo gdje sunnet 
ide, i zastani tamo gdje sunnet zastaje. Nemoj ga 
prelaziti, da ne bi pretjerao u svojoj vjeri.33 

                                                                                       
ono što nije od nje, to mu se odbija.” (Buhari, br. 2697; i Muslim, 
br. 1718) U drugom Muslimovom rivajetu navodi se: “Ko 
uradi djelo koje nije u skladu s našom vjerom, to mu se odbija.” 
32 Sura Eš-Šūrā, 52. ajet. 
33 Mnogo je primjera koji svjedoče o tome kako su naši is-
pravni prethodnici shvatali opasnost suprostavljanja sunnetu 
– bilo vlastitim razumom, riječima ili djelima. U tom smislu 
je predaja koja se prenosi od plemenitog tābi„ina Se„īda b. el-
Musejjeba da je vidio čovjeka kako puno klanja (dobrovoljni 
namaz) nakon nastupa sabaha – u drugom rivajetu: nakon 
ikindije – pa mu je to zabranio. Čovjek mu reče: “O Ebu 
Muhammede, zar će me Allah kazniti zbog namaza?!” Od-
govorio je: “Ne, ali će te kazniti zato što postupaš suprotno 
sunnetu.” (Abdurrezzak, El-Musannef, br. 4807; Darimi, Es-
Sunen, br. 450) Šejh Albani, osvrćući se na prethodnu pre-
daju, rekao je: “Ovo je jedan od izvrsnih odgovora Se„īda b. 
el-Musejjeba, rahmetullahi alejhi. Predstavlja snaţno oruţje 
protiv novotara koji mnoge novotarije pravdaju time što je 
riječ o zikru ili namazu. Potom prekoravaju sljedbenike 

 



 

38 

                                                                                       
sunneta što im to osporavaju i optuţuju ih da zabranjuju 
zikr i namaz. A istina je, zapravo, da oni (sljedbenici sun-
neta) osporavaju suprostavljanje sunnetu u načinu činjenja 
zikra, namaza i sličnih ibadeta.” (Irvāul-galīl, 2/236) „Amr b. 
Jahja prenosi od svoga oca, a on prenosi od svoga oca da je 
rekao: “Sjedili bismo pred vratima Abdullaha b. Mes„ūda, ra-
dijallahu anhu, prije sabah-namaza. Kada bi izašao, krenuli 
bismo s njim do mesdţida. Jednog dana došao nam je Ebu 
Mūsa el-Eš„ari, radijallahu anhu, pa reče: „Je li izašao Ebu 
Abdurrahman?‟ Odgovorili smo: „Još nije.‟ Tada sjede s na-
ma dok Abdullah ne izađe. Kada je izašao, svi smo krenuli 
prema njemu. Ebu Mūsa mu tada reče: „O Ebu Abdur-
rahmane, upravo sam u mesdţidu vidio nešto što mi se nije 
svidjelo, iako, hvala Allahu, nisam vidio ništa osim dobra.‟ 
Abdullah ga upita: „Šta je to?‟ Ebu Mūsa odgovori: „Ako po-
ţiviš, vidjet ćeš to.‟ Zatim reče: „U mesdţidu sam vidio sku-
pine ljudi kako sjede u halkama i čekaju namaz. U svakoj 
halki bio je po jedan čovjek, a u rukama su imali kamenčiće. 
On bi govorio: „Izgovorite Allahu ekber stotinu puta!‟, pa bi 
oni svi zajedno izgovarali Allahu ekber stotinu puta. Zatim bi 
rekao: „Izgovorite lā ilāhe illallāh stotinu puta!‟, pa bi to činili. 
Onda bi rekao: „Izgovorite subhānallah stotinu puta!‟, pa bi i 
to činili.‟ Abdullah b. Mes„ūd ga upita: „Šta si im rekao?‟ Ebu 
Mūsa odgovori: „Nisam im ništa rekao. Čekao sam tvoje 
mišljenje i tvoju naredbu.‟ Abdullah mu tada reče: „Zar im 
nisi naredio da prebroje svoja loša djela i garantovao im da 
im ništa od dobrih djela neće biti izgubljeno?‟ Zatim je kre-
nuo, a mi smo krenuli s njim, dok nismo došli do jedne od 
tih halki. On im priđe i reče: „Šta je to što vas vidim da radi-
te?‟ Odgovoriše mu: „O Ebu Abdurrahmane, to su kamen-
čići kojima brojimo tekbire, tehlīle i tesbīhe.‟ Reče im: „Brojite 
svoja loša djela! Ja vam garantujem da vam ništa od vaših 
dobrih djela neće biti izgubljeno. Teško vama, o ummete 

 



 

39 

                                                                                       
Muhammedov! Kako brzo propadate! Ovo su ashabi vašeg 
Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, još među vama, a i nje-
gova odjeća još se nije raspala, niti su se njegove posude po-
lomile. Tako mi Onoga u Čijoj je ruci moja duša, vi ste ili na 
uputi boljoj od upute Muhammeda, sallallahu alejhi ve 
sellem, ili otvarate vrata zablude!‟ Oni mu rekoše: „Tako nam 
Allaha, o Ebu Abdurrahmane, mi nismo htjeli ništa osim 
dobro!‟ On im reče: „Koliko je onih koji ţele dobro, ali ga 
nikada neće dostići! Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve 
sellem, obavijestio nas je da će biti ljudi koji će učiti Kur‟an, 
ali on neće prelaziti njihova grla – i tako mi Allaha, ne znam, 
moţda je većina njih upravo među vama!‟ Zatim im se okre-
nuo i otišao.” „Amr b. Seleme (prenosilac) kaţe: “Vidjeli 
smo većinu tih ljudi iz tih halki kako se bore protiv nas na 
dan Nehrevāna, boreći se na strani haridţija.” (Darimi, Es-
Sunen, br. 212) Također, prenosi imam Ibnul-„Arebi u svom 
djelu Ahkāmul-Kur‟ān, 3/432, lancem prenosilaca od Sufjana 
b. „Ujejne da je rekao: “Bio sam prisutan kod Malika b. 
Enesa kada mu je došao jedan čovjek i upitao ga: „O Ebu 
Abdullah, odakle da zanijetim obred i uđem u ihrame?‟ Od-
govorio je: „Iz Zul-hulejfe, odakle je ušao u ihrame i Allahov 
Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem‟ Čovjek mu reče: „Ali ja 
ţelim da zanijetim obred iz Dţamije.‟ Malik mu reče: „Ne-
moj to činiti.‟ Čovjek opet reče: „Ţelim da obučem ihram i 
zanijetim obred iz dţamije, kod Poslanikovog, sallallahu 
alejhi ve sellem, kabura.‟ Malik mu reče: „Nemoj to činiti, 
bojim se da te ne pogodi fitna (zabluda, smutnja).‟ Čovjek 
upita: „Kakva je fitna u tome? To je samo nekoliko milja više 
koje dodajem.‟ Malik odgovori: „Zar ima veće fitne od toga 
da misliš da si postigao neku vrijednost koju je propustio 
Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem?! Čuo sam da Allah ka-
ţe: “Neka se pričuvaju oni koji se suprotstavljaju njegovoj naredbi da 
ih ne zadesi fitna ili da ih ne pogodi bolna kazna.” (Sura En-Nur, 

 



 

40 

Primjeri (pretjerivanja) su: vesvese (sumnjiča-
vost) u pogledu abdesta i namaza, povećavanje 
broja propisanih pranja, rasipanje vode, proglaša-
vanje nečistim onoga što je Poslanik, alejhis-salātu 
ves-selam, koristio i smatrao čistim,34 klanjanje u 

                                                                                       
63. ajet).‟” Isto, navodi se da je jedan čovjek kihnuo pored 
Ibn Omera, radijallahu anhuma, pa je rekao: “El-Hamdu 
lillah i selam neka je na Resulullaha!” Na to mu je Ibn Omer 
rekao: “I ja kaţem: „El-hamdu lillah i selam na Resulullaha!‟, 
ali nas tako nije podučio Allahov Poslanik, sallallahu alejhi 
ve sellem. On nas je podučio da kaţemo: „El-Hamdu lillah...‟” 
– tj. bez selama. (Tirmizi, br. 2738) Sličnih predaja je mno-
go, a razumnome je i išaret dovoljan. 
34 Imam Ibnul-Kajjim rekao je: “Jedna od šejtanovih spletki, 
kojom je zaveo brojne neuke, jeste vesvesa (šejtanska došap-
tavanja), naročito u pogledu tahāreta (čistoće) i namaza, na-
ročito u trenutku donošenja nijeta. Njome ih je sveo na lan-
ce i okove, udaljio ih od slijeđenja sunneta Resulullaha, sal-
lallahu alejhi ve sellem, i naveo ih da pomisle kako ono s 
čime je došao sunnet nije dovoljno, pa tome treba dodati 
nešto drugo. Na taj način ih je šejtan spojio s dvostrukim 
zlom: iskrivljenim ubjeđenjem i fizičkim naporom, a zatim 
ih ostavio bez nagrade ili s umanjenom nagradom. Nema 
sumnje da je šejtan taj koji poziva ka vesvesama, pa su sljed-
benici vesvesa oni koji se pokoravaju šejtanu i slijede njegov 
poziv, dok s druge strane zapostavljaju slijeđenje sunneta 
Resulullaha, sallallahu alejhi ve sellem, i njegovog puta. Tako 
neki od njih pomisle da ako bi se abdestili onako kako se ab-
destio Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, ili uzimali gusul 
kao što je on uzimao gusul – ne bi se očistili, niti bi im hades 
(šerijatska nečistoća) bio uzdignut! A da nije opravdanja ne-
znanjem, ovo bi se smatralo jasnim protivljenjem Poslaniku. 

 



 

41 

zabranjenim vremenima,35 post u danima u kojima 
 

                                                                                       
On se, naime, abdestio s muddom (pregrštom) vode, a kupao 
sa sā„om (četiri pregršti). A osoba obuzeta vesvesama smatra 
da mu ta količina nije dovoljna ni da opere ruke! Zabiljeţeno 
je vjerodostojno da se Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 
abdestio po jednom, a nije nikada prešao tri puta, već je re-
kao: „Ko uradi više od toga, doista je pogriješio, pretjerao i 
nepravdu učinio.‟ Dakle, osoba obuzeta vesvesama je – po 
riječima Resulullaha, sallallahu alejhi ve sellem – zulumćar, 
onaj koji prelazi granice i koji čini ruţno djelo. Pa kako se 
onda neko moţe pribliţiti Allahu djelom u kojem je zulum, 
prekoračenje granice i ruţnoća?! Zabiljeţeno je, također, da 
su se Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, i „Āiša, radijallahu 
anha, kupali iz jedne posude, u kojoj su bili tragovi tijesta. A 
da to vidi neko od onih koje je šejtan obuzeo vesvesama – 
ţestoko bi to odbacio i osudio, govoreći: „Zar ova količina 
vode moţe biti dovoljna za dvoje?! I još s tijestom u vodi, 
koje se rastapa i mijenja njen sastav?!‟...” Pogledati do kraja 
opširan i koristan govor Ibnul-Kajjima o vesvesama u djelu: 
Igāsetul-lehfān, 1/219-330, kao i posebno djelo autora, Ibn 
Kudāme, na tu temu pod naslovom Zemmul-muvesvisīn.  
35 Pod klanjanjem u zabranjenim vremenima – nakon sabah-
namaza dok ne izađe sunce, u vrijeme kada je sunce u zenitu 
(na sredini neba), te nakon ikindije dok sunce ne zađe – 
misli se na klanjanje općih nafila bez posebnog povoda. Me-
đutim, kada je riječ o nafila-namazima koji imaju razlog 
(sebeb), poput tehijjetul-mesdţida, dva rekata nakon abdesta, 
dva rekata poslije tavafa i sličnih namaza, među islamskim 
učenjacima postoji poznato razilaţenje. Imam Ibn Tejmijje 
kaţe: “Nije dozvoljeno klanjati nafilu bez posebnog povoda 
u vremenima zabrane, za razliku od nafila koje imaju kon-
kretan razlog. Prema ispravnijem mišljenju među islamskim 

 



 

42 

je post zabranjen i tome slično.36 

Velikan Ebu Sulejman ed-Dārāni,37 Allah mu 
se smilovao, rekao je: “Ako poţeliš da učiniš neko 

                                                                                       
učenjacima, potkrijepljenom dokazima, dozvoljeno je klanja-
ti takve namaze u tim vremenima, zbog njihove opravda-
nosti i potrebe za njima.” (Medţmū„ul-fetāvā, 26/188-189) 
Slično tome, Ibnul-Kajjim navodi: “Hadis o zabrani obavlja-
nja namaza u određenim vremenima je općenit i saţet. Me-
đutim, iz tog pravila su izuzeti: klanjanje ikindije onome ko 
je nije klanjao toga dana – po idţmā„u (konsenzusu) učenja-
ka; zatim naklanjavanje propuštenog ili zaboravljenog nama-
za – na što ukazuje jasan dokaz; kao i svi namazi koji imaju 
poseban povod – a to potvrđuje sunnet. Naime, Poslanik, 
sallallahu alejhi ve sellem, klanjao je sunnet podne-namaza 
nakon ikindije. Također, odobrio je čovjeku da nakon saba-
ha klanja sunnet sabaha, kada mu je rekao da je to razlog tog 
namaza. Naredio je i onome ko je već klanjao u svojoj kući, 
a zatim došao u dţamiju gdje se klanja u dţematu, da klanja 
s njima, rekavši da će mu to biti nafila – iako se to odnosilo 
na sabah-namaz, koji je bio konkretan povod spomenutog 
hadisa. Također, naredio je onome ko uđe u dţamiju dok 
imam drţi hutbu da klanja dva rekata tehijjetul-mesdţida prije 
nego što sjedne.” (I„alāmul-muvekki„īn, 4/153-155) 
36 U pomoćnom izdanju na ovom mjestu navodi se sljedeći 
dodatak: “Ako vidiš nekoga da leti po zraku ili hoda po vo-
di, ili slično tome, onda njegove postupke i riječi sagledaj u 
svjetlu Kur‟ana i sunneta. Pa ako budu u skladu s njima – 
prihvati ga, a ako nisu – odbaci ga i ostavi, jer u njemu nema 
dobra. Uzvišeni Allah je rekao: „Reci: Ako Allaha volite, mene 
slijedite – pa će i vas Allah zavoljeti...‟ (Sura Ālu Imrān, 31. ajet)” 
37 Abdurrahman b. Ahmed b. „Atijje, Ebu Sulejman el-„Ansi 
ed-Dārāni, porijeklom iz mjesta Dārija, sela u području Gūte 

 



 

43 

djelo za koje misliš da je ibadet, pogledaj, pa ako za 
to postoji dokaz u sunnetu, učini ga. A ako ne, os-
tavi ga.” – ili je rekao slično tome.38 

 

    
   

                                                                                       
kod Damaska, bio je jedan od najodabranijih ljudi svoga vre-
mena, poznat po velikoj poboţnosti i odricanju od dunja-
luka. U potrazi za znanjem otputovao je u Bagdad, gdje je 
boravio određeno vrijeme, a zatim se vratio u Šām, gdje je i 
preselio u svom rodnom mjestu. Od njega se prenose brojne 
predaje o zuhdu i poboţnosti. Na ahiret je preselio 205. ili 
215. hidţretske godine. Vidjeti: Ibn „Asākir, Tārīhu Dimešk, 
34/133-157; Ibn Hillikān, Vefejātul-e‟ajān, 3/131; Zehebi, 
Sijeru e„alāmin-nubelā, 10/182-186. 
38 Sličnu predaju zabiljeţio je Ebu Nu„ajm u svom djelu 
Hiljetul-evlijā, 9/269, lancem prenosilaca od Ebu Sulejmana 
ed-Dārānija, koji je rekao: “Nije primjereno da neko, ko bu-
de nadahnut da učini neko dobro djelo, odmah postupi po 
tom nadahnuću, sve dok ne čuje da je to potvrđeno preda-
jom (tj. u hadisima ili izrekama prethodnika). A kada to čuje 
u predaji, neka to primijeni i neka zahvali Allahu, „azze ve 
dţelle, što mu je to usadio u srce.” 



 

44 

 

---------      TREĆE POGLAVLJE      --------- 
 SVIJEST O ALLAHU I STRAH OD NJEGA  

Ako te tvoja duša pozove na grijeh – podsjeti 
je na njegove loše posljedice. 

Znaj da te Allah vidi i nad tobom bdije. Pa reci 
svojoj duši: “Kad bi me sada vidio neki od čestitih 
ljudi iz moga naroda, postidio bih se. Pa kako da se 
ne postidim svoga Gospodara, tebāreke ve te‟ala?! 
Zatim, kako mogu biti siguran da mi Allah neće 
ubrzati kaznu i da me neće osramotiti i skinuti sa 
mene zastor?!” 

Znaj, da ne bi mogao počiniti nijedan grijeh 
osim uz Allahove blagodati kojima te obasipa. Ko-
liko je samo Allahovih blagodati u tvojoj ruci ko-
jom si posegnuo za grijehom?! Kolike su Njegove 
blagodati u tvom oku kojim si gledao ono što ti je 
zabranio?! Koliko ih ima u tvom jeziku kojim si iz-
govorio ono što ti nije dozvoljeno?! A nije od za-
hvalnosti na blagodatima da ih koristiš u griješenju 
prema Onome koji ti ih je dao! 

Neki su (od poboţnjaka) običavali doviti: “O 
Allahu, molim Te za oprost grijeha kojeg je moje 
tijelo počinilo zahvaljujući Tvojoj snazi i zdravlju, 
kojeg je moja ruka dosegnula iz Tvoje blagodati, 
kojeg sam počinio oslanjajući se na širinu Tvoje 
opskrbe, kojeg sam činio skrivajući se od ljudi 
Tvojim zastorom, na kojeg me je ohrabrila Tvoja 



 

45 

blagost i strpljenje prema meni, pa sam se pouzdao 
u Tvoj plemeniti oprost!”39 

A kada ne bi bilo nijedne druge blagodati pre-
ma tebi dok činiš grijeh, osim što ga je Uzvišeni 
Allah prekrio i sakrio od ljudi – i to bi bilo dovolj-
no. Jer da su ljudi vidjeli ono što si učinio, bio bi 
osramoćen i poniţen. 

Prenosi se da je jedan čovjek došao Ibrahimu 
b. Edhemu40 i rekao: “O Ebu Ishak, ja ne mogu da 
se oduprem grijesima. Reci mi nešto što će mi ko-
ristiti u pogledu toga.” 

Rekao mu je: “Da, reći ću ti pet stvari – ako ih 
moţeš ispuniti, grijeh ti neće naštetiti!” 

Čovjek reče: “Reci.” 
                                                 
39 Vidjeti: Ibn Kutejbe, „Ujūnul-ahbār, 2/312. 
40 Ibrahim b. Edhem b. Mensur b. Jezid, Ebu Ishak el-„Idţli 
– a neki kaţu et-Temīmi – el-Horasāni el-Belhi. Bio je uzor 
u dobru, imam i predvodnik zāhida. Rođen je u Belhu (grad 
na sjeveru Afganistana), u bogatoj porodici koja je potjecala 
iz kraljevskog roda. Napustio je ţivot raskoši i vlasti, pa se 
preselio u Bagdad, a zatim otišao u Šām u potrazi za čistim, 
dozvoljenim (halal) imetkom. Tamo je ţivio kao mudţahid i 
čuvar granica (murābit), predano se drţeći stroge poboţno-
sti, ustrajne borbe protiv strasti i potpune skromnosti kroz 
stalni ibadet. Predaje o njegovoj skromnosti, ibadetu i bogo-
bojaznosti brojne su i poznate. Na ahiret je preselio kao gā-
zija na području Bizantije, 161. h. godine. Vidjeti: Ibn Asā-
kir, Tārihu Dimešk, 6/277-350; Ibn Hibbān, Mešāhīr „ulemāil-
emsār, str. 290; Zehebi, Sijeru e„alāmin-nubelā, 7/387-396. 



 

46 

Ibrahim b. Edhem reče: “Ako ţeliš da činiš gri-
jeh, onda nemoj jesti Allahovu opskrbu!” 

Čovjek reče: “Pa odakle da se hranim, a sve što 
je na Zemlji je Allahova opskrba?“ 

Ibrahim mu reče: “Zar je primjereno da jedeš 
Njegovu opskrbu, a u isto vrijeme Mu griješiš?!” 

Čovjek reče: “Ne. Reci drugu stvar.” 

Ibrahim reče: “Ako ţeliš da Mu griješiš, onda 
nemoj boraviti na Njegovoj zemlji!” 

Čovjek odgovori: “To je još teţe od prve! Jer 
nebesa, Zemlja i sve što je između njih pripada 
Njemu. Pa gdje onda da boravim?!” 

Ibrahim reče: “O čovječe, zar je primjereno da 
jedeš Njegovu opskrbu i da ţiviš na Njegovoj zem-
lji – i da Mu ipak griješiš?!” 

Čovjek reče: “Ne. Reci treću.” 

Ibrahim reče: “Ako već hoćeš da Mu griješiš, 
onda nađi mjesto gdje te On ne vidi, pa tu griješi!” 

Čovjek odgovori: “O Ebu Ishak, a kako da to 
učinim kad nema mjesta ni na nebesima, ni na 
Zemlji, ni u planinama, ni u morima, a da Mu nije 
dostupno i da On ne vidi šta je u najdubljoj dubini 
mora i pod slojevima brda?!” 

Ibrahim reče: “O čovječe, zar je onda primje-
reno da jedeš Njegovu opskrbu i da ţiviš na Njego-
voj zemlji, a opet se otvoreno usuđuješ na grijeh?!” 



 

47 

Čovjek reče: “Ne. Reci četvrtu.” 

Ibrahim reče: “Kada ti dođe Melek smrti da 
uzme tvoju dušu, reci mu: „Sačekaj malo da se po-
kajem!‟” 

Čovjek reče: “Neće prihvatiti od mene!” 

Ibrahim reče: “O čovječe, ako već griješiš, a 
nisi siguran da ti smrt neće iznenada doći, a znaš 
da jē, kada ti dođe, nećeš moći odgoditi, pa ćeš 
tako umrijeti bez tevbe (pokajanja) – kakva će on-
da biti tvoja sudbina?!” 

Čovjek reče: “Reci i petu.” 

Ibrahim reče: “Kada ti dođu zebānije (meleki 
Dţehennema) da te povedu u Vatru, nemoj ići sa 
njima.” 

Čovjek reče: “Neće me pustiti!” 

Ibrahim reče: “Pa ako se ne moţeš oduprijeti 
njima, a ne ţeliš da ostaviš grijeh, kako onda oče-
kuješ da se spasiš?!” 

Čovjek tada reče: “Dosta mi je!” 

I ostao je uz Ibrahima b. Edhema, robovao 
Allahu, sve dok nije umro.41 

                                                 
41 Ovu predaju autor, Ibn Kudāme el-Makdisi, navodi i u 
svom djelu Et-Tevvābīn, str. 285-286, ali bez lanca prenosi-
laca, rekavši samo: “Prenosi se...” Također, nisam je uspio 
pronaći ni u izvorima nastalim prije njega, osobito u djelima 

 



 

48 

A ako budeš iskušan grijehom, poţuri s poka-
janjem, traţenjem oprosta i kajanjem. Plači zbog 
svoga prijestupa, jer ne znaš kakve će te zbog njega 
zadesiti posljedice. 

Jedan (od ispravnih prethodnika) je govorio: 
“Ne gledaj koliko je grijeh malen, nego gledaj ko-
me si ga učinio!”42 

Jedan od upravitelja (namjesnika) poţalio se 
Omeru b. Abdulazizu,43 pa mu je on odgovorio 

                                                                                       
koja obiluju predajama od Ibrahima b. Edhema, poput djela 
Hiljetul-evlijā od Ebu Nu„ajma i djela Tārīhu Dimešk od Ibn 
„Asākira, a Allah najbolje zna. Slična predaja se prenosi od 
poboţnjaka Ibrahima b. Hamša da je rekao: “Ako nećeš da 
se pokoravaš svome Gospodaru, onda nemoj jesti iz Njego-
ve opskrbe. Ako nećeš da se kloniš Njegovih zabrana, onda 
izađi iz Njegovog gospodarstva. Ako nisi zadovoljan Njego-
vim odredbama, potraţi sebi drugog gospodara. A ako ţeliš 
da prema Njemu griješiš, onda idi na mjesto gdje te On ne 
vidi.” Vidjeti: Ebu Bekr el-Bejheki, Šu„abul-īman, br. 241. 
42 To su riječi tābi„ina, poboţnjaka i vāiza Bilala b. Sa„da es-
Sekūnija. Vidjeti: Ibnul-Mubarek, Ez-Zuhd, br. 71; Ahmed b. 
Hanbel, Ez-Zuhd, br. 2267; Nesāi, Es-Sunenul-kubra, br. 
11854. Slično se prenosi i od odabranog tābi„ina Uvejsa el-
Karanija. Vidjeti: Ibnul-Dţevzi, Sifetus-safve, 2/31. 
43 Omer b. Abdulaziz b. Mervan b. el-Hakem, Ebu Hafs el-
Kureši el-Umevi. Bio je imam, halifa, skroman i poboţan 
čovjek i dostojanstven vođa. Prenio je mnogo hadisa, a o 
njegovoj pravednosti i uzornom vođenju drţave prenosi se 
mnoštvo vijesti. Njegov hilafet je trajao dvije i po godine. 
Preselio je na ahiret 101. godine po H. Vidjeti: Ibn „Asākir, 

 



 

49 

pismom: “O brate moj, sjeti se neprospavanih noći 
stanovnika Vatre, u Vatri, s vječnim boravkom. I 
boj se da tvoj povratak Allahu ne bude prema 
Vatri, pa da to bude tvoja posljednja prilika i kraj 
tvoje nade.” 

Kad je (upravitelj) pročitao pismo, odmah je 
krenuo na put, prešao je zemlju dok nije stigao 
Omeru. Omer ga upita: “Šta te je dovelo?” Odgo-
vorio je: “Istrgnuo si moje srce pismom. Neću više 
raditi ni za tebe, ni za ikoga drugog.”44 

Znaj, o brate moj, da je opasnost velika, a stvar 
u koju smo se upustili ogromna i teška. Predočeni 
smo nečemu što ne bi izdrţale ni čvrste planine, ni 
prostrana Zemlja, ni visoka nebesa, ni duboka mo-
ra. Na naša pleća je stavljeno ono od čega su se ne-
besa, Zemlja i planine uplašile: 

                                                                                       
Tārīhu Dimešk, 45/126-274; Zehebi, Sijeru e„alāmin-nubelā, 
5/114-148; Ibn Kesir, El-Bidāje ven-Nihāje, 12/676-720. 
44 Predaju biljeţe Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā, 8/105; Ebu 
Bekr el-Bejheki u Šu„abul-īman, 9/511; i Ibn „Asākir u Tārihu 
Dimešk, 48/437, lancima prenosilaca od savjetnika halife Ha-
runa er-Rešīda, El-Fadla b. er-Rebī‟a, da je jednom prilikom 
Harun zatraţio savjet od poboţnjaka Fudajla b. Ijāda, pa mu 
je on rekao: “O vođo pravovjernih, do mene je doprlo da se 
jedan od upravitelja Omera b. Abdulaziza poţalio...” – pa do 
kraja predaje. Fudajl, dakle, nije naveo putem koga prenosi 
navedenu predaju od halife Omera b. Abdulaziza, a Uzvišeni 
Allah najbolje zna.  



 

50 

غم     عمغج  عج ظم طح ضم ضخ ضح تزٱ 

تر فخ فح فج  

“... pa su ga odbile ponijeti i pobojale su se, a čovjek ga 
je preuzeo – on je zaista nepravedan i neznalica.”45 

Za nas je stvorena Vatra, kakve nema po svojoj 
kazni, a Uzvišeni Allah je obećao da će je napuniti 
nama (ljudima) i dţinima: 

ترىٰ رٰ ذٰ يي يى يم تز  

“Sigurno ću napuniti Dţehennem i dţinnima i ljudima 
– svima zajedno.”46 

Pa kakvo li je stanje onoga kome Vatra zahvati 
cijelo tijelo, a kada mu se koţa sprţi, bude mu za-
mijenjena drugom, i on se vuče licem kroz ključalu 
vodu, a s visine mu se sipa tekućina koja rastapa 
ono što je u trbuhu njegovom i koţu, zatim će mu 
koţa biti zguljena s tijela, a potom će bit bačen u 
Vatru koja gori njegovim tijelom, koţom i licem?! 
Ta kazna nema kraja, neće biti ublaţena, a ni oni se 
neće nadati spasu. Uzvišeni Allah je rekao: 

 نح  نج مي مى مم مخ مح مج لي لى لم لختز
يج هي هى هم هج ني نى نم نخ  

                                                 
45 Sura El-Ahzāb, 72. ajet. 
46 Sura Hūd, 119. ajet. 



 

51 

  

ترٍّ ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي  يى يخيم يح   

“Doista će zločinci u patnji dţehennemskoj vječno 
ostati. Ona im neće ublaţena biti i nikakve nade u spas 
neće imati. Oni će u njoj očajni biti. Mi im nismo učinili 
nepravdu (zulum), nego su oni sami sebi nepravdu činili. 

Oni će dozivati: „O Malik, neka nas Gospodar tvoj 
dokrajči!‟, a on će reći: „Doista vi tu ostajete!‟”47 

Neće im se smilovati ako zaplaču, neće im se 
pravdanje prihvatiti ako se ţale, neće im se odazva-
ti ako dozivaju i neće im se dati prilika da se oprav-
daju ako pokušaju! Uzvišeni Allah kaţe: 

تركا قي قى في فى ثي ثنثى ثم ثز ثر تيتز  

“Pa i ako bi otrpjeli, njihovo boravište bit će Vatra; a 
ako budu traţili naklonost da se vrate, oni neće biti od onih 

koji će naklonost zadobiti.”48 

Prenosi se da je Omer, radijallahu anhu, jed-
nom prilikom prošao pored gomile pijeska i rekao: 
“Jadni su (miskini) stanovnici Vatre! Kada bi znali 
da će u Dţehennemu ostati onoliko koliko ima zr-
na ovog pijeska, a zatim će biti iz nje izvedeni, na-
dali bi se i pruţali vratove prema tom roku.  Ali oni 
– nemaju kraja!”49 

                                                 
47 Sura Ez-Zuhruf, 74-77. ajet. 
48 Sura Fussilet, 24. ajet. 
49 Predaju je zabiljeţio Ibn Ebi ed-Dunja, kako navodi hafiz 
 

 



 

52 

I svako onaj čije je stanje takvo, ne moţe biti 
siguran za sebe da neće biti od njih. Zato mu je du-
ţnost da ne prestaje plakati i da se ne opušta.50 

Budi, o brate moj, na oprezu, i ne budi siguran 
sve dok si izloţen ovoj opasnosti! 

Jedan (poboţnjak) je mnogo plakao, pa su ga 
upitali zašto toliko plače. On odgovori: “Tako mi 
Allaha, kada bi mi moj Gospodar samo zaprijetio 
da će me zatvoriti u hammām (kupatilo), duţnost bi 
mi bila da nikada ne prestanem plakati, pa kako 
onda da ne plačem, a On mi je zaprijetio da će me 
baciti u Vatru ako Mu budem griješio?!”51 

                                                                                       
Ibn Redţeb u djelu Et-Tehvīfu minen-nār, str. 210, lancem pre-
nosilaca od Hišama b. Hassāna, koji prenosi od Omera b. el-
Hattaba, radijallahu anhu. Međutim, lanac prenosilaca je pre-
kinut, jer Hišam b. Hassān nije susreo nijednog od ashaba. 
Vidjeti: El-„Alāī, Dţāmi„ut-tahsīl, str. 686. 
50 Od Enesa b. Malika, radijallahu anhu, prenosi se da je re-
kao: “Došlo je do Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve 
sellem, nešto o njegovim ashabima, pa im je odrţao hutbu i 
rekao: „Prikazani su mi Dţennet i Dţehennem. Nikada nisam vidio 
poput današnjeg dana u pogledu dobra i zla. A da vi znate ono što ja 
znam – malo biste se smijali, a mnogo biste plakali.‟” Enes kaţe: 
“Nije došao teţi dan ashabima Allahovog Poslanika, sallalla-
hu alejhi ve sellem, od tog dana. Pokrili su svoje glave i od 
njih se čuo jecaj.” (Buhari, br. 4621; i Muslim, br. 2359) 
51 To su riječi tābi„ina, zahida i poboţnjaka Jezida b. Mer-
seda el-Hemdānija. Prenose ih Ibnul-Mubarek u djelu Ez-
Zuhd, br. 481; Ahmed b. Hanbel u djelu Ez-Zuhd, br. 2251; 

 



 

53 

Jezid er-Rakāši52 bio je čovjek koji je mnogo 
plakao: kada bi ušao u kuću – plakao bi, kada bi 
izašao iz nje – plakao bi, kada bi ušao u dţamiju – 
plakao bi, a kada bi mu braća u vjeri došla da sjed-
nu s njim – plakao bi. 

Njegov sin mu reče jednom prilikom: “O oče 
moj, dokle ćeš više plakati?! Tako mi Allaha, da je 
Dţehennem stvoren samo za tebe, ne bi više mo-
gao plakati nego što plačeš!” 

A on opet zaplaka i reče: “Majka te izgubila, 
sinko!53 Zar misliš da je Dţehennem stvoren zbog 

                                                                                       
Ibn Ebi ed-Dunja u Er-Rikkatu vel-bukā, br. 247, i drugi, s 
vjerodostojnim lancem prenosilaca. 
52 Jezid b. Ebān, Ebu „Amr er-Rakāši el-Basri, pripovjedač. 
Bio je jedan od poboţnjaka Basre. Prenosio je hadise od 
Enesa b. Malika, Hasana el-Basrija i drugih učenjaka. Poznat 
je bio kao propovjednik (el-kāss) koji je mnogo plakao dok bi 
opominjao ljude, ali je, s druge strane, bio slab u hadisu i 
sklon kaderijskom učenju u akidi. Ipak, bio je bogobojazan 
čovjek i veliki zāhid, te su ljudi prenosili predaje o njemu i 
njegovoj poboţnosti. Preselio je na ahiret prije 120. godine 
po Hidţri. Vidjeti: Ibn Sa‟d, Et-Tabakātul-kubrā, 7/183; Ibn 
Ebi Hātim, El-Dţerhu vet-t„adīl, 9/251-252; Ibn Asākir, Tārīhu 
Dimešk, 65/72-92; Zehebi, Tārīhul-islam, 3/521. 
53 Ovakvi i slični izrazi, iako zvuče kao dova, u hadisima i 
predajama predstavljaju uobičajene govorne izraze kojima se 
ne misli stvarno doviti protiv nekoga. S vremenom su se u 
arapskom jeziku počeli koristiti i izvan konteksta dove – pri 
ukoru, prekoravanju ili izraţavanju čuđenja. Vidjeti: Kādī 
„Ijād, Mešārikul-envār, 1/120; Ibnul-Dţevzi, Kešful-muškil min 

 



 

54 

nekog drugog, a ne zbog mene i moje braće od 
ljudi i dţinna?! 

Zar nisi čitao, o sine moj, riječi Uzvišenog: 

 ئم ئخ ئح ئج يي  يى ين يم يز ير تزٱ
تر تج به  بم بخ بجبح ئه  

„O skupino dţinna i ljudi! Ako moţete kroz slojeve 
nebesa i Ţemlje prodrijeti, prodrite! Moći ćete prodrijeti 

jedino uz veliku moć!‟54 

Zar nisi čitao: 

ترسخ سح سج خم خج حم  حج جمتز  

„Na vas će se ognjeni plamen i rastopljen mjed prolivati, 
i vi se nećete moći odbraniti.‟55 

Zar nisi čitao: 

 فح فج غم غج  عم عج ظم طح ضم ضخ تزٱ
 لم لخ لح لج كم كل  كخ كح كج قم قح فم فخ
 نه نم نخ نح نج مم مخ  مح مج له
نح  نج مي مى مم مخ مح مج لي لى لم  لخ  

                                                                                       
hadīsis-Sahīhajn, 2/89; Ibnul-Esīr, En-Nihāje, 1/217; Kurtubi, 
El-Mufhim, 1/569; Ibn Hadţer, Fethul-Bāri, 2/272. 
54 Sura Er-Rahman, 33. ajet. 
55 Sura Er-Rahman, 35. ajet. 



 

55 

 

تر هم هج ني نى نم نخ   

„A kad se nebo razdvoji i postane ruţičaste boje kao 
rastopljeno ulje, pa, koju blagodat Gospodara svoga 

poričete? Taj dan ljudi i dţini za grijehe svoje neće biti 
pitani, pa, koju blagodat svoga Gospodara poričete? A 

zločinci će se po biljezima svojim poznati, pa će za kose i za 
noge ščepani biti, pa, koju blagodat svoga Gospodara 

poričete? Evo, ovo je Dţehennem, koji su zločinci poricali. 
Između vatre i uzavrele vode oni će kruţiti.‟”56 

Zatim je ustao, počeo hodati po kući i glasno 
jecati, sve dok nije pao u nesvijest. 

Tada mu majka reče: “Sinko, zašto si to učinio 
svome ocu?!” 

Reče sin: “Tako mi Allaha, nisam htio ništa 
osim da mu olakšam, a nisam htio da mu još više 
oteţam – dok ne ubije samoga sebe!”57 

Znaj, o brate moj, da smo i mi u istoj opasnosti 
od onoga čega su se oni bojali. Štaviše, mi bi se tre-
bali još više bojati. Pitanje je, šta je to što nas tješi, 
a njih nije?! 

I znaj, o brate moj, neka ti se Allah smiluje, da 
je lijep ahlak (moral) najteţe što će biti postavljeno 
na Vagu (na Sudnjem danu) i da on, onog ko ga 

                                                 
56 Sura Er-Rahman, 37-44. ajet. 
57 Vidjeti: Ibn Ebi ed-Dunja, Er-Rikkatu vel-bukā, br. 249. 



 

56 

posjeduje, moţe uzdići na stepen onog koji stalno 
posti i klanja noću.58 

Onaj ko odrţava rodbinske veze, Allah će nje-
ga odrţavati, a ko ih prekine, i Allah će njega pre-
kinuti.59  

                                                 
58 Od Ebu Derdā‟a, radijallahu anhu, prenosi se da je rekao: 
“Čuo sam Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, 
kako kaţe: „Ništa se na Vagi neće staviti teţe od lijepog ahlaka. 
Čovjek s lijepim ahlakom dostiţe stepen onoga ko mnogo posti i kla-
nja.‟” Biljeţe ga Ebu Davud, br. 4799; Tirmizi, br. 2003; Ah-
med, br. 27496; Buhari u djelu El-Edebul-mufred, br. 270; i 
drugi, s vjerodostojnim (sahih) lancem prenosilaca. 
59 Od Ebu Hurejre, radijallahu anhu, prenosi se da je Alla-
hov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Zaista je 
Allah stvorio stvorenja, pa kada je završio s njihovim stvaranjem, 
ustala je rodbinska veza (rahim) i rekla: „Ovo je mjesto onoga ko 
traţi zaštitu od kidanja rodbinskih veza.‟ Allah reče: „Da, zar ne 
zadovoljava tebe to da ću Ja odrţavati vezu s onim ko je odrţava, a 
kidati s onim ko je prekida?‟ Rekla je: „Svakako.‟ Allah reče: „Tebi 
to i pripada.‟” Potom je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve 
sellem, rekao: “Učite, ako hoćete, riječi Uzvišenog: „Pa da li se moţ-
da nadate, ako se odvratite, da ćete nered na Zemlji činiti i rodbinske 
veze kidati? To su oni koje je Allah prokleo, pa ih učinio gluhima i 
oči njihove oslijepio. Zar oni o Kur‟anu ne razmišljaju, ili su na srcima 
njihovim brave?‟ (Sura Muhammed, 23-24. ajet)” Biljeţe ga Bu-
hari, br. 4830; i Muslim, br. 2554. Također, od „Āiše, radijal-
lahu anha, prenosi se da je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi 
ve sellem, rekao: “Rodbinska veza (rahim) privezana je za „Arš i 
govori: „Ko odrţava vezu sa mnom, Allah će s njim vezu odrţati, a ko 
mene prekine, Allah će s njim vezu prekinuti.‟” Biljeţi ga Muslim, 
br. 2555. 



 

57 

Najvrednija djela su: namaz u njegovom pro-
pisanom vremenu, zatim dobročinstvo prema rodi-
teljima, pa borba na Allahovom putu.60 

Najčvršće veze imana su: ljubav u ime Allaha i 
mrţnja u ime Allaha,61 a strpljenje (sabur) u vjeri 
 

                                                 
60 Od Ebu „Amra eš-Šejbanija prenosi se da je rekao: “Kazao 
mi je vlasnik ove kuće” – i pokazao je na kuću Abdullaha b. 
Mes„ūda, radijallahu anhu – “Upitao sam Allahovog Posla-
nika, sallallahu alejhi ve sellem: „Koje je dobro djelo najdraţe 
Allahu? Rekao je: „Namaz u njegovom vremenu.‟ Rekoh: A koje 
zatim? Rekao je: „Dobročinstvo prema roditeljima.‟ Rekoh: A koje 
zatim? Rekao je: „Dţihad na Allahovom putu.‟ On mi ih je tako 
nabrojao, a da sam ga još pitao, sigurno bi mi još više toga 
naveo.‟” Biljeţe ga Buhari, br. 527; i Muslim, br. 85. 
61 Sličan tekst prenosi se u više hadisa od Allahovog Posla-
nika, sallallahu alejhi ve sellem. Navodi se od Ibn „Abbāsa 
kao merfū‟ i mevkūf predanje, te kao merfū‟ predanje od El-
Berāa b. „Āziba, Ibn Mes„ūda, Ebu Zerra, Ebu Umāme, 
Mu„āza b. Enesa, ali nijedna od tih predaja nije vjerodo-
stojna. Ipak, značenje ovog govora ispravno je i potvrđeno 
ajetima, hadisima i predajama ashaba i tābi„ina. Od Enesa, 
radijallahu anhu, prenosi se da je Allahov Poslanik, sallallahu 
alejhi ve sellem, rekao: “Tri osobine, ko ih u sebi pronađe, osjetit će 
slast imana: da mu Allah i Njegov Poslanik budu draţi od svega 
drugog; da voli čovjeka samo radi Allaha; i da mrzi povratak u ne-
vjerstvo nakon što ga je Allah iz njega izbavio, isto onako kako mrzi 
da bude bačen u vatru.” Biljeţe ga Buhari, br. 16; i Muslim, br. 
43. Poznati tābi„in Mudţahid b. Dţebr, učenik Ibn „Abbāsa, 
radijallahu anhuma, govorio je: “Najčvršća veza imana jeste 
ljubav u ime Allaha i mrţnja u ime Allaha.” Biljeţe ga Ibn 
Ebi Šejbe u djelu El-Īmān, br. 111; i Ibn Nasr el-Mervezi u 

 



 

58 

ima poloţaj glave na tijelu.62 

A ono što sve objedinjuje je dova,63 jer sve je u 
Allahovim rukama. On upućuje koga hoće i učini 

                                                                                       
djelu T„azīmu kadris-salā, br. 399. Također, tābi‟in Ka‟b el-
Ahbār je govorio: “Onaj ko bude volio radi Allaha, mrzio 
radi Allaha, davao radi Allaha i uskraćivao radi Allaha – taj je 
upotpunio svoj iman.” Biljeţe ga Vekī‟ b. el-Dţerrāh u djelu 
Ez-Zuhd, br. 335, i drugi. 
62 To su riječi koje se pripisuju pravednom halifi, plemeni-
tom ashabu Aliji b. Ebi Talibu, radijallahu anhu, da je rekao: 
“Znajte da je poloţaj strpljivosti (sabura) u vjeri kao poloţaj 
glave prema tijelu: kada nestane glave – nestane i tijela, a 
kada nestane strpljenja – nestane i vjere.” Biljeţe ga Ibn Ebi 
Šejbe u Musannefu, br. 35645; Dīneveri u djelu El-Mudţālese, 
br. 309; i drugi, ali s prekinutim lancem prenosilaca. Naime, 
ravija koji prenosi od Alije, Ebu Ishak es-Sebī„ī, nije izravno 
slušao predaje od njega, kao što se navodi u djelu Tehzībul-
Kemāl, 22/106. Isti govor prenosi se i kao riječi Allahovog 
Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, ali u mevdū‟ (apokrif-
nom) hadisu, kao što navodi hafiz Ibnul-Dţevzi u djelu El-
Mevdū„āt, br. 1678, a Allah najbolje zna. 
63 Od Nu„mana b. Bešīra, radijallahu anhu, prenosi se da je 
Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Dova je ibadet.” 
Zatim je proučio ajet: “Uputite Mi dovu, Ja ću vam se odazvati! 
Oni koji se oholе da Me oboţavaju, ući će sigurno u Dţehennem 
poniţeni.” (Sura Gāfir, 60. ajet) Biljeţe ga Ebu Davud, br. 1479; 
Tirmizi, br. 2969; Nesāi u Es-Sunenul-kubra, br. 11400; Ibn 
Mādţe, br. 3828; Ahmed, br. 18352; Buhari u djelu El-Ede-
bul-mufred, br. 714; i drugi, s vjerodostojnim (sahih) lancem 
prenosilaca. Imam Ebu „Īsā et-Tirmizi je rekao: “Hadis je 
hasen-sahih”, a vjerodostojnim ga ocjenjuje i Nevevi u djelu 
El-Ezkār, str. 387; kao i šejh Albani u djelu Sahih Sunen Ebi 

 



 

59 

ga da čini djela kojima je On zadovoljan, a u zablu-
di ostavlja koga hoće i ostavi ga samog – bez po-
moći. Zato, treba da se s punim povjerenjem i ţe-
ljom obratiš Onome u čijoj je ruci sva vlast, Njemu 
da se predaš i prepustiš svoj slučaj. 

Neka tvoja dova bude puna skrušenosti, poniz-
nosti, suza i preklinjanja. Jer, neki od poboţnjaka 
su rekli: “Ja zaista znam kada mi se moj Gospodar, 
„azze ve dţelle, odaziva. To je onda kada mi srce 
zadrhti, koţa se najeţi, oči poteku suzama i budem 
nadahnut dovom.”64 

                                                                                       
Davud, 5/219; dok hafiz Ibn Hadţer tvrdi da je lanac preno-
silaca dobar (dţejjid). Vidjeti: Fethul-Bāri, 1/49. 
64 Biljeţe Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā, 2/324, i Ebu Bekr el-
Bejheki u Šu„abul-īman, br. 1099, lancem prenosilaca od 
Dţ„afera b. Sulejmana koji kaţe: Pričao nam je Sābit el-Bu-
nāni, od jednog poboţnjaka, da je jednoga dana rekao svojoj 
braći: “Ja doista znam kada me moj Gospodar spominje.” 
Oni se prepadoše pa upitaše: “Znaš kada te tvoj Gospodar 
spominje?!” Reče: “Da.” Upitaše: “A kada to?” Odgovori: 
“Kada ja spomenem Njega, On spomene mene.” Zatim im 
reče: “I ja doista znam kada mi se moj Gospodar odaziva.” 
Oni se začudiše njegovim riječima, pa upitaše: “Znaš kada ti 
se tvoj Gospodar, „azze ve dţelle, odaziva?!” Reče: “Da.” 
Upitaše: “A kako to znaš?” Odgovori: “Kada moje srce za-
drhti, kada mi se koţa najeţi, kada mi oči poteknu suzama i 
kada budem nadahnut u dovi – tada znam da mi je već prim-
ljena.” Na to su zašutjeli. Predaju biljeţi i Hakīm et-Tirmizi 
u djelu Nevādirul-usūl, br. 458, istim lancem prenosilaca, ali u 
skraćenom obliku. 



 

60 

Ummu Derdā‟65 rekla je Šehru b. Hevšebu:66 
“Zar ti ne osjetiš kada ti se koţa najeţi?” On joj 

                                                 
65 Hudţejma – ili Dţuhejma – el-Himjerijja el-Evsābijja ed-
Dimeškijja, bila je ugledna vjernica iz generacije tābi„ina, 
učenjakinja i pravnica. Ona je poznata kao Ummu Derdā‟ 
es-Sugrā, tj. mlađa Ummu Derdā‟. Odlikovala se bogatim 
znanjem koje je prenosila od svoga muţa, poznatog ashaba 
Ebu Derdā‟a, radijallahu anhu, a učila je i od drugih zname-
nitih ashaba, poput: Selmana el-Fārisija, K„aba el-Eš„arija, 
„Āiše, Ebu Hurejre i brojnih drugih. Još kao djevojčica učila 
je Kur‟an pred svojim muţem Ebu Derdā‟om, a poslije nje-
ga je ţivjela dug ţivot ispunjen znanjem, ibadetom i skrom-
nošću. Posebno se istakla razumijevanjem vjerskih propisa i 
odanošću vjeri. Na ahiret je preselila nakon 81. hidţretske 
godine. Vidjeti: Ibn Ebi Hātim, El-Dţerhu vet-t„adil, 9/463; 

Ibn „Asākir, Tārīhu Dimešk, 70/146-165; Zehebi, Sijeru e„alā-
min-nubelā‟, 4/277-279. 

Napomena: Treba razlikovati dvije ţene koje se spominju pod 
istim nadimkom. Prva, Ummu Derdā‟ el-Kubrā, tj. starija, a 
ona je bila ashabijka, supruga ashaba Ebu Derdā‟a, radijalla-
hu anhuma, i ţivjela je u vrijeme Resulullaha, sallallahu alejhi 
ve sellem. I druga, Ummu Derdā‟ es-Sugrā, tj. mlađa, o kojoj 
se ovdje govori, a nju je Ebu Derdā‟ oţenio nakon smrti 
prve. Vidjeti: Nevevi, Tehzībul-esmā‟i vel-lugāt, 2/359-361. 
66 Šehr b. Havšeb el-Eš„ari eš-Šāmi, bio je poznati tābi„in i 
muhaddis iz Šāma. Bio je mevlā (oslobođeni rob) ashabijke 
Esme bint Jezid el-Ensarijje, radijallahu anha. Učio je Kur‟an 
pred Ibn Abbāsom, a hadis od Ummu Seleme, Ebu Hurejre, 
Ebu Se„īda el-Hudrija, Ebu Umāme el-Bāhilija i drugih, a od 
njega su prenosili Katāde, Mu„āvija b. Kurre, El-Hakem b. 
„Utejbe i drugi. Bio je poboţan i poznat po zuhdu, ali su 
učenjaci hadisa imali različite ocjene o njegovoj pouzdanosti: 
neki su ga smatrali pouzdanim, dok su ga drugi odbacili 

 



 

61 

odgovori: “Svakako da osjećam.”, a ona mu reče: 
“Tada uputi dovu – jer dova se prima upravo u tim 
trenucima.”67 

Od Ebul-Dţelda68 se prenosi da je rekao: 
“Uzvišeni Allah objavio je Musāu, alejhis-selam: „O 
Musa, kada Me spominješ, spominji Me tako da ti tijelo 
podrhtava! Kada Mi upućuješ dovu, neka ti jezik dolazi iz 
srca. A kada staneš preda Mnom, stani kao onaj koji je 
poniţen i prezren. Kudi svoju dušu, jer ona je najpreča da se 
kudi. A kada Mi se obraćaš i tajno Me dozivaš, obraćaj 
Mi se sa srcem ispunjenim strahopoštovanjem i s jezikom  
 

koji govori istinu.‟”69 

                                                                                       
ističući njegove greške i miješanje predaja. Na ahiret je pre-
selio između 100-112. godine po Hidţri. Vidjeti: Ibn „Asākir, 
Tārīhu Dimešk, 23/217-240; Mizzi, Tehzībul-Kemāl, 12/578-

589; Zehebi, Sijeru e„alā-min-nubelā‟, 4/372-378. 
67 Biljeţe je Ibn Dţerir u Tefsiru, 11/29, i Bejheki u Šu„abul-
īman, br. 1098, ispravnim lancem prenosilaca od Šehra b. 
Havšeba, a on od Ummu Derdā‟, rahmetullahi „alejha. 
68 Dţīlan b. Ferve Ebul-Dţeld el-Dţevni el-Esedi el-Basri – 
bio je pouzdan i uvaţen učenjak, ubrajao se među starije tā-
bi„īne. Poznat je po tome da je čitao knjige ranijih naroda, ali 
i po svojoj poboţnosti i predanosti ibadetu. Od njega su 
prenosili Katāde i Ebu Imran el-Dţevni. Vidjeti: Ibn S„ad, 
Et-Tabakātul-kubrā, 7/165; Ibn Ebi Hātim, El-Dţerhu vet-
t„adīl, 2/547; Ibn Hibbān, Mešāhīr „ulemāil-emsār, str. 150. 
69 Biljeţe je imam Ahmed u djelu Ez-Zuhd, br. 348 i 445; 
Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 6/55; Ibn „Asākir u Tārīhu Di-
mešk, 61/148, vjerodostojnim (sahih) lancem prenosilaca od 

 



 

62 

Prepusti svoj slučaj Uzvišenom Allahu i Njemu 
se skrušeno predaj. Neka tvoje srce bude ispunjeno 
uvjerenjem da te ništa od opskrbe i dobra ne moţe 
zadesiti osim onoga što ti je Allah propisao, čak i 
kad bi se svim silama trudio, koristeći sve vještine i 
sredstva stanovnika nebesa i Zemlje.  

Ništa od onoga što prezireš ne moţe te pogo-
diti, osim onoga što ti je Allah već odredio, čak i 
kad bi se svi stanovnici nebesa i Zemlje udruţili 
protiv tebe. Jer, ono što te pogodilo, nije te moglo 
mimoići, a ono što te mimoišlo, nikako te nije 
moglo pogoditi.70 

                                                                                       
Ebul-Dţelda, rahimehullah. Ovo spada u isrāīlijjāte koji se 
navode radi pouke. Vidjeti opasku na str. 35-36. 
70 Od Abdullaha b. „Abbāsa, radijallahu anhuma, prenosi se 
da je rekao: “Jednog dana bio sam iza Allahovog Poslanika, 
sallallahu alejhi ve sellem, pa mi reče: „O dječače, naučit ću te 
nekoliko riječi: Čuvaj Allaha – On će čuvati tebe. Čuvaj Allaha – 
naći ćeš Ga pred sobom. Kad moliš, moli Allaha, a ako budeš traţio 
pomoć, traţi je od Allaha. Znaj da kada bi se cijeli svijet sakupio da 
ti donese kakvu korist, ne bi ti je mogli donijeti osim ono što ti je 
Allah već propisao. A kada bi se sakupili da ti nanesu kakvo zlo, ne 
bi ti ga mogli nanijeti osim ono što ti je Allah već zapisao. Pera su 
podignuta i stranice su se osušile.‟” Biljeţi ga Tirmizi, br. 2516, i 
kaţe: “Ovaj hadis je hasen-sahih.” U jednom rivajetu navodi 
se dodatak: “Znaj da te ono što te je pogodilo nije moglo mimoići, a 
ono što te je mimoišlo nije te moglo pogoditi.” Biljeţi ga Hakim u 
Mustedreku, br. 6304, ali je lanac prenosilaca slab (da„if), kao 
što je naglasio hafiz Ez-Zehebi. No, navedeni dodatak po-
dupire drugi hadis od Ibn ed-Dejlemija da je rekao: “Sreo 

 



 

63 

Znaj da onaj koji se nalazi na dasci usred mora 
nije potrebniji Allaha i Njegove paţnje od onoga 
koji sjedi u svojoj kući među svojom porodicom i 
imetkom. Jer svi uzroci sigurnosti koje vidi i koji 
mu izgledaju dostupni, u Allahovim su rukama, baš 
kao što su i uzroci spasa onoga koji se utapa samo 
u Allahovoj ruci. 

Ako ovo ostvariš u svom srcu, onda se osloni 
na Uzvišenog Allaha, kao što se oslanja onaj koji se 
utapa u vodi, a svjestan je da nema nikakvog dru-
gog izlaza osim Allaha. 

Drţi se opreznosti u vjeri i udaljavaj se od sum-
njivih stvari, jer onaj ko upadne u sumnjive stvari – 

                                                                                       
sam Ubejja b. K„aba i rekao mu: „O Ebu Munzire, u mojoj 
duši javila se sumnja u pogledu kadera (Allahove odredbe), 
pa mi ispričaj nešto što će, moţda, odagnati tu sumnju iz 
moga srca.‟ On reče: „Kada bi Allah kaznio stanovnike Svo-
jih nebesa i stanovnike Svoje Zemlje, kaznio bi ih pravedno i 
ne bi im učinio nepravdu. A kada bi im se smilovao, Nje-
gova milost bila bi za njih bolja od njihovih djela. Kada bi na 
Allahovom putu potrošio brdo Uhud u zlatu, Allah to ne bi 
od tebe primio sve dok ne povjeruješ u kader i ne spoznaš 
da ono što te je pogodilo nije te moglo mimoići, a ono što te 
je mimoišlo nije te moglo pogoditi. A kada bi umro s druga-
čijim uvjerenjem, ušao bi u Vatru.‟” Kaţe Ibn ed-Dejlemi: 
“Potom sam otišao Huzejfi, pa mi je rekao isto to. Otišao 
sam Ibn Mes„ūdu, pa mi je rekao isto to. Otišao sam Zejdu 
b. Sābitu, pa mi je ispričao od Vjerovjesnika, sallallahu alejhi 
ve sellem, isto to.” Biljeţi ga Ahmed u Musnedu, br. 21589, s 
čvrstim lancem prenosilaca. 



 

64 

lako moţe završiti u haramu. A ko se stalno kreće 
oko međe – neprimjetno moţe zakoračiti u tuđe 
zemljište.71 

Drţi se ibadeta po noći, povuci se u osamu sa 
svojim Gospodarom, traţi od Njega svoje potrebe, 
preklinji Ga i ponizi se pred Njim. 

Prenosi se da je jedan čovjek rekao: “Došao 
sam Bišru,72 pa me upita: „Šta te je dovelo?‟ Rekoh: 
„Imam jedno pitanje.‟ Upita: „Kakvo?‟ Rekoh: „Čo-
vjek je zaduţen velikim dugom, a nema nikakvog 
načina da ga vrati!‟ On mi reče: „Drţi se duboke 

                                                 
71 Od Nu„māna b. Bešīra, radijallahu anhuma, prenosi se da 
je rekao: “Čuo sam Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve 
sellem, kako kaţe: „Zaista je halal jasan, i zaista je haram jasan, a 
između njih nalaze se sumnjive stvari koje mnogi ljudi ne poznaju. Ko 
se bude čuvao sumnjivih stvari, sačuvat će svoju vjeru i svoju čast. A 
ko se bude upuštao u sumnjive stvari, ući će u haram – poput pastira 
koji pase stoku oko zabranjene ograde, pa je vrlo blizu da uđe u nju. 
Znajte da svaki vladar ima svoju zabranjenu ogradu, a Allahova za-
branjena ograda jesu Njegove zabrane...‟” Biljeţe ga Buhari, br. 
52; i Muslim, br. 1599. 

72 Bišr b. Haris el-Hāfī bio je veliki poboţnjak, zahid i uče-
njak iz Bagdada, poznat po suzdrţanosti i izbjegavanju du-
njalučkih ukrasa. Dobio je nadimak El-Hāfi – tj. bosi, jer je 
hodao bos iz skromnosti i zuhda. Njegove izreke i postupci 
često se navode u djelima o zuhdu i srcu. Na ahiret je pre-
selio 227. god. po Hidţri. Vidjeti: Hatīb el-Bagdādi, Tārīhu 
Bagdād, 7/545-561; Ibn „Asākir, Tārīhu Dimešk, 10/177-228; 
Ibn Hillikān, Vefejātul-e„ajān, 1/274-277; Zehebi, Sijeru e„alā-
min-nubelā‟, 10/469-477. 



 

65 

noći!‟” Zatim sam otišao kod Ebu Abdullaha Ah-
meda b. Hanbela i upitao ga isto, pa mi reče: „Drţi 
se duboke noći.‟ Obojica su me uputila na isto.”73 

A kada nešto traţiš od Allaha, traţi to s potpu-
nim uvjerenjem da On zna tvoje stanje, da te vidi, 
da čuje tvoju dovu, da je blizu tebe, da je u stanju 
da ti se odazove – jer ništa za Njega nije teško niti 
nemoguće. 

A kada od Allaha nešto traţiš, traţi od Njega 
da ti izabere ono što je najbolje za tebe, jer ti ne 
znaš šta se u tome krije za tebe. Ako Allah ţeli, On 
ti moţe dati ono što traţiš, a ujedno i dati da u to-
me bude hajr. Na taj način moţeš ostvariti dvije 
ţelje i nade. 

A ako ti ne usliša odmah ono što traţiš, nemoj 
očajavati i nemoj se umoriti od upućivanja dove. 
Prenosi se da je neko rekao: “Allah daje Svom ro-
bu najbolje u njegovoj potrebi, ako Ga zbog toga 
dugo moli i skrušeno doziva.”74 

                                                 
73 Čovjek koji je postavio pitanje bio je Mūsā b. „Īsā el-Mev-
sili. Predaju u sličnom značenju navodi Ebu Ja„ala b. el-Ferrā 
u djelu Et-Tevekkul, str. 64, ali bez lanca prenosilaca. 
74 Biljeţe je Ibn Ebi ed-Dunja u djelu Eš-Šukr, br. 134, i Ebu 
Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 7/6, kao riječi Sufjana es-Sevrija, 
osim što je rekao: “Allah ukazuje Svoju blagodat robu...”, ali 
u lancu (senedu) nalazi se nepoznat ravija. 



 

66 

Znaj, kada Uzvišeni Allah pogleda u tebe, i vidi 
da si Mu potpuno predan, da si samo Njega učinio 
svojim osloncem i utočištem, da si samo Njemu 
uputio svoje potrebe, bez oslanjanja na Njegova 
stvorenja – On će ti dati i bolje od onoga što traţiš, 
i ukazat će ti čast veću od one koju si ţelio. 

Ako ti ţeljeno brzo dadne, spojio ti je ispunje-
nje potrebe i najbolji odabir za tvoj dunjaluk i ahi-
ret. A ako ti ne da odmah, nadoknadiće ti to nečim 
još boljim, i u oba slučaja ti si na dobitku.75 

Zato se odmori u tajnom dozivanju Uzvišenog 
Allaha i uţivaj u ibadetu.  

Prenosi se da je Ebu Sulejman ed-Dārāni jed-
nom prilikom plakao, pa ga je posjetio njegov uče-
nik Ahmed b. Ebil-Havāri76 i upitao ga: “Zašto 

                                                 
75 Od „Ubāde b. Sāmita, radijallahu anhu, prenosi se da je 
Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Na Zem-
lji nema muslimana koji uputi dovu Allahu, a da mu Allah neće dati 
ono što traţi, ili mu, pak, udaljiti od njega neko zlo slično tome – sve 
dok ne dovi za grijeh ili kidanje rodbinskih veza.” Tada jedan čov-
jek od prisutnih reče: “Onda ćemo mnogo doviti!” Na to je 
Resulullah, sallallahu alejhi ve sellem, rekao: “Allah još više 
daje.” Biljeţi ga Tirmizi, br. 3573, i kaţe: “Ovo je hasen-sahih 
hadis, ali garīb u ovom rivajetu.” 
76 Ahmed b. Ebil-Havāri b. Mejmūn es-S„alebi el-Gatafāni 
ed-Dimeški – poboţnjak i jedan od znamenitih učenjaka, 
porijeklom iz Kufe, a ţivio je u Damasku. Bio je poznat pod 
nadimkom “Mirisni cvijet Šāma” (Rejhānetuš-Šām) zbog svoje 
skromnosti, duhovnosti i bogobojaznosti. Nakon što je 

 



 

67 

plačeš?” Reče: “O Ahmede, kako da ne plačem?! 
Zamišljam one koji noću ustaju na namaz kako 
stoje uspravno u svojim mihrabima, oslonjeni na 
svoja stopala, dok mole svoga Gospodara da ih 
oslobodi od kazne za grijehe! Njihove suze padaju 
po njihovim nogama i slivaju se niz obraze... A 
tada ih Veličanstveni posmatra i kaţe: „O Dţibrile, 
Moje su oči uprte u one koji uţivaju u Mojim riječima i na-
laze smiraj u spominjanju Mene. O Dţibrile, zašto ih ne 
dozoveš i kaţeš im: Kakva je to tuga koju vidim na vašim 
licima? Da li ste ikada čuli da Voljeni kaţnjava Svoje 
voljene?! A da li bi lijepo bilo da im dopustim da zanoće, 
pa da im uzmem duše, a oni stoje preda Mnom, ponizno 
Me mole i ţele Mi se umiliti?! Tako Mi Moje Uzvišenosti, 
njihova nagrada će biti da, kada Mi dođu na Sudnjem 
danu, otkrijem pred njima zastor sa Svog Lica, pa da Ja 
gledam njih, a oni gledaju Mene!‟”77 

                                                                                       
došao u Damask, duţe vrijeme je bio učenik poznatog za-
hida Ebu Sulejmana ed-Dārānija. Preselio je na ahiret 246. h. 
godine, u 82. godini ţivota. Vidjeti: Ibn „Asākir, Tārihu Di-
mešk, 71/244-253; Zehebi, Sijeru e„alāmin-nubelā‟, 12/85-94; 
Ibnul-Mulekkin, Tabakātul-evlijā‟, str. 31. 
77 Biljeţe je Ebu Ishak el-Hutteli u djelu El-Mehabbetu lillah, 
br. 257; Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 10/16; Ebul-Kasim el-
Kušejri u svojoj Risāli, 1/62; s ispravnim lancem prenosilaca 
do Ibn Ebil-Havārija, koji prenosi od Ebu Sulejmana ed-
Dārānija kao njegovo zamišljanje razgovora između Uzviše-
nog Allaha i meleka Dţibrila, ali ne navodi od koga to pre-
nosi. Ipak, kada je riječ o pitanjima gajba, obaveza je zadrţati 

 



 

68 

[ Molitve i noćne dove robova brojne su i raz-
novrsne ],78 a među najljepšima je ono što se pre-
nosi od Mensūra b. Ammāra79 koji je rekao: 

“Čuo sam jednog poboţnjaka kako u noći moli 
svoga Gospodara i kaţe: „Tako Mi Tvoje Moći i 
Veličine – nisam Ti griješio ţeleći da Ti prkosim, 
niti sam time ţelio da zasluţim Tvoju srdţbu, niti 
sam bio neznalica kako kaţnjavaš, a nisam se ni 
namjerno izlagao Tvojoj kazni, niti sam omalova-
ţavao Tvoj pogled prema meni! Već me je, Gospo-
daru, moja duša uljepšavanjem zavarala, a moja ne-
sreća i trud oko zla su joj pomogli! Zavarao me je 
Tvoj prekrivač kojeg si spustio na mene i zaštitio 

                                                                                       
se na onome što je potvrđeno Kur‟anom i vjerodostojnim 
sunnetom, a Allah najbolje zna.  
78 Citat u uglastim zagradama [  ] ne nalazi se u osnovnom 
izdanju koje sam koristio prilikom pripreme prijevoda, već 
je preuzet iz pomoćnog izdanja radi potpunijeg razumije-
vanja teksta. 
79 Mensūr b. Ammār b. Kesīr, Ebus-Serijj es-Sulemi, bio je 
nadahnuti vāiz i veliki poboţnjak iz Horosana. Opisan je 
kao čovjek izuzetne rječitosti u podsjećanju drugih na ahiret, 
kakvog je rijetko bilo u njegovo vrijeme. Pripovijedao je u 
Iraku, Šāmu i Misru, a njegov glas se nadaleko čuo i ljudi su 
se okupljali u velikom broju da ga slušaju. Nije bio pouzdan 
u hadisu i prenosio je neke odbačene predaje. Vrijeme nje-
gove smrti nije tačno poznato, ali se pretpostavlja da je pre-
selio oko 200. hidţretske godine. Vidjeti: Sulemi, Tabakātus-
sūfijje, str. 113-114; Hatīb el-Bagdādi, Tārīhu Bagdād, 15/80-
89; Zehebi, Sijeru e„alā-min-nubelā‟, 9/93-97. 



 

69 

me sramote, pa sam Ti griješio iz neznanja i su-
protstavljao Ti se s upornošću! Pa sada, ko će me 
spasiti od Tvoje kazne?! Za čije uţe da se uhvatim 
ako Ti presiječeš Svoje uţe prema meni?! 

O sramote moje kada sutra budem stajao pred 
Tobom, pa se rekne onima s lahkim teretom (s ma-
lo grijeha): Prođite! A onima s teškim bremenom (s 
mnogo grijeha): Zaustavite se! Da li ću, o Gospo-
daru moj, biti s onima koji prolaze, ili s onima koji 
ostaju?! 

Teško meni, što su mi dani duţi, to mi grijesi 
brojniji! Teško meni, što sam stariji, to je moj mu-
sibet veći! Koliko puta da se kajem i koliko puta da 
se ponovo vraćam?! O mladosti moja, o mladosti 
moja!‟”80 

Prenosi se od jednog čovjeka da je rekao: 

“Popeo sam se na jednu od planina Šama, pa 
sam na njenom vrhu zatekao poboţnjaka, koji je 
gorko plakao i jecao. Čuo sam ga kako govori: 

„Da li će mi suze koristiti kod Tebe, o Gospo-
daru moj?! Hoće li one spasiti moj vrat od Tvoje 
srdţbe?! Pitam se, hoćeš li moje padove kazniti 
Svojom vatrom i moju starost kazniti Svojom 

                                                 
80 Biljeţe je Ibn Kutejbe u „Ujūnul-ahbār, 2/314-315; S„alebi u 
Katlal-Kur‟an, str. 63; Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 9/327-328, 
10/187-188; Ibnul-Dţevzi u El-Muntazam, 9/64-65, i drugi, 
različitim lancima prenosilaca od Mensūra b. Ammāra. 



 

70 

kaznom?! Hoćeš li me moţda ukoriti pred svim lju-
dima zbog mog nemara prema Tvom pravu?! Ah, 
teško meni ako se otkriju moje sramote! Ah, stida 
na mom licu! Ah, kada moje tijelo sutra završi u 
Vatri!‟ 

Zatim se njegov plač toliko pojačao da sam za-
boravio sve što sam prije toga čuo. Tada ga je neko 
dozvao: „Pokaţi i nama put spasa, Allah ti se smi-
lovao!‟ On je zaplakao pa rekao: „A kako da ja i vi 
ostanemo postojani na tom putu? I kako da bude-
mo istrajni na njemu?!‟ Zatim je rekao: “Allahu 
moj, uputi njihovu i moju izgubljenost i ne dopusti 
da posrnemo – ni ja ni oni!‟”81 

Prenosi se od Hasana b. Dţ„afera, koji prenosi 
od svog oca Dţ„afera, da je rekao: 

“Klanjao sam bajram-namaz na otvorenom 
prostoru (musalli) u pustinji, pa sam se udaljio od 
drugih i osamio na jednom mjestu. Tada sam spa-
zio staricu kako podiţe ruke i govori: 

„Ljudi su se već razišli, a moje srce još nije na-
pustila nada, o Ti koji daješ sadaku! Evo me odla-
zim, pa samo da znam: šta si mi pripremio kao op-
skrbu koju ću ponijeti? Gospodaru moj, smiluj se 
mojoj slabosti i starosti! Izašla sam iz kuće nadajući 

                                                 
81 Nisam pronašao ovu predaju u izvorima koji su prethodili 
autoru, Ibn Kudāmi el-Makdisiju, a Allah najbolje zna. 



 

71 

se Tebi, pa nemoj dopustiti da moje lijepo mišlje-
nje o Tebi bude uzaludno!‟ - i plakala je u dovi.” 

Kaţe Dţ„afer: “Tog dana više ništa od sebe ni-
sam imao koristi.”82 

Prenosi se od Sufjana83 da je rekao: “Čuo sam 
jednog beduina na Arefatu kako govori: 

„Gospodaru moj, ko je preči od mene da po-
griješi i da zakaţe, a Ti si me stvorio slabim?! A ko 
je preči od Tebe da mi oprosti, a Tvoje znanje o 
meni je prethodilo i Tvoja odredba me nadilazi?!  

Gospodaru moj, nisam učinio nijedno dobro 
osim uz Tvoje dopuštenje, i nisam počinio nijedno 

                                                 
82 Predaju navodi Ibnul-Dţevzi u djelu Sifetus-safve, 2/259 i 
2/531, bez lanca prenosilaca, ali se kod njega spominje “Hu-
sejn b. Dţ„afer” umjesto “Hasan b. Dţ„afer”. Međutim, ni-
sam u potpunosti uspio razlučiti ko su Hasan – odnosno 
Husejn – b. Dţ„afer i njegov otac Dţ„afer, jer se u biblio-
grafskim djelima spominje više osoba s tim imenima. Mogu-
će je da je riječ o poznatom poboţnjaku, imamu Dţ„aferu b. 
Muhammedu es-Sādiku, koji je preselio 148. hidţretske go-
dine, ali nisam pronašao potvrdu da je imao sina po imenu 
Hasan ili Husejn, a Allah najbolje zna. 
83 Sufjan b. Se„id b. Mesrūk es-Sevri, Ebu Abdullah el-Kūfi – 
bio je jedan od najvećih učenjaka svoga doba, imam hadisa, 
fikha i bogobojaznosti, poznat po svojoj poboţnosti, pro-
nicljivosti, skromnosti i dosljednosti u znanju. Na ahiret je 
preselio 161. godine po Hidţri. Vidjeti: Buhari, Et-Tārīhul-
kebīr, 4/92; Hatīb el-Bagdādi, Tārīhu Bagdād, 9/153-173; Ze-
hebi, Sijeru e„alā-min-nubelā‟, 7/229-279. 



 

72 

zlo, osim uz Tvoju odredbu! Pokorio sam Ti se 
zahvaljujući Tvojoj blagodati, pa Tebi pripada zah-
vala. A griješio sam pod Tvojim znanjem, pa je do-
kaz protiv mene kod Tebe. 

Zato Te molim, shodno obaveznosti Tvog do-
kaza protiv mene, a nepostojanju mog izgovora, 
shodno mojoj potrebi za Tobom i Tvojoj neovis-
nosti o meni – da mi oprostiš i smiluješ mi se! 

O Gospodaru moj, Ti si utjeha u samoći Svo-
jim evlijama i najbliţi onima koji se u Tebe pouz-
daju! Ti ih posmatraš u tajnosti i poznaješ njihove 
najdublje tajne! 

Gospodaru moj, moja tajnost Tebi je otkrive-
na, a ja sam nevoljnik Tebi usmjeren! Kada me gri-
jesi udalje i učine usamljenim – Tvoje me spomi-
njanje tješi. A kada me brige stisnu sa svih strana – 
ja Ti pribjegnem, jer dobro znam da su svi povezi 
u Tvojim rukama, a porijeklo im je iz Tvoje od-
redbe i Tvoje volje!‟”84 

                                                 
84 Biljeţe je Ebul-Kasim el-Lālekā‟i u djelu Šerh usūlil-i„atikād, 
br. 1188; i Eš-Šedţeri u djelu El-Emālil-hamīsijje, br. 1704; 
lancem prenosilaca od Sufjana es-Sevrija. Međutim, u tom 
lancu nalazi se nekoliko prenosilaca o kojima nisam uspio 
pronaći biografske podatke. Prvi dio dove se, također, pre-
nosi i od Sufjana b. „Ujejne, koji pripovijeda da je čuo jed-
nog pustinjaka kako u tavafu kod K„abe upućuje ovu dovu – 
što biljeţe Ibn Ebi ed-Dunjā u djelu Et-Tevbe, br. 90; Ebu 
Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 7/304, i drugi. A Allah najbolje zna.  



 

73 

Neki od poboţnjaka rekao je: 

“Allahu moj, moje traţenje oprosta od Tebe 
(istigfār) uz ustrajavanje u grijehu je odvratno dje-
lo, ali i moje ne traţenje oprosta, uprkos širini Tvo-
je milosti, je slabost i nemoć! 

Koliko mi samo, Gospodaru, pokazuješ ljubavi 
preko Svojih blagodati, iako si od mene neovisan! 
A koliko ja samo izazivam Tvoju srdţbu svojim 
grijesima, iako sam o Tebi potpuno ovisan! 

Gospodaru, zar ćeš nas kazniti Vatrom i nakon 
što si u naša srca usadio vjerovanje u Tvoju jedno-
ću?! Ne vjerujem da ćeš to učiniti. A ako to ipak 
učiniš, hoćemo li biti kaţnjeni zajedno s onima 
protiv kojih smo, u Tvoje ime, bili neprijatelji?!”85 

                                                 
85 Prvi dio ove predaje nisam pronašao u izvorima starijim 
od autora, Ibn Kudāme, ali biljeţi Ibn Ebi ed-Dunjā u djelu 
Husnuz-zanni billah, br. 12, od Sulejmana b. el-Hakema b. 
„Avāne koji prenosi da je jedan čovjek na Arefatu učio dovu 
i rekao: “Nemoj nas kaţnjavati Vatrom nakon što si naselio 
Svoje jedinstvo (tevhid) u naša srca.” Zatim je zaplakao i 
rekao: “Ne mislim da ćeš to učiniti, zbog Svoga oprosta.” 
Potom je opet zaplakao i rekao: “A ako to ipak učiniš, biće 
to zbog naših grijeha – pa ćeš nas tako sastaviti s narodom 
kojem smo iskazivali neprijateljstvo samo radi Tebe.” Ipak, 
Sulejman b. el-Hakem je kod mnogih učenjaka ocijenjen kao 
nepouzdan ravija. Vidjeti: Zehebi, Mīzānul-i„atidāl, 2/199. 

Imam Šemsuddin es-Sefārīnī, nakon što je naveo ovu pre-
daju, dodao je sljedeći komentar: “Mnoge neznalice pogre-
šno misle da je dovoljno imati lijepo mišljenje o Uzvišenom 

 



 

74 

A još bolje i dirljivije od svega toga jeste ono 
što se prenosi od Allahovog Poslanika, sallallahu 
alejhi ve sellem, kada se vratio iz Tāifa, gdje ga je 

                                                                                       
Allahu i oslanjati se na širinu Njegovog oprosta i milosti, a 
zanemarivati Njegove naredbe i zabrane. To je ruţna zablu-
da i očito neznanje, jer tvoja nada u milost Onoga kome se 
ne pokoravaš – znak je poniţenja i gluposti.” (Gizāul-elbāb, 
1/359) To je najljepše slikovito dočarao imam Ibnul-Kajjim 
riječima: “Znak ispravne nade (u Allaha) jeste da onaj koji se 
nada – istinski strahuje da ne propusti Dţennet i da ne iz-
gubi svoj udio u njemu time što bi činio ono što moţe biti 
prepreka njegovom ulasku (zapostavljanje naredbi i činjenje 
grijeha). Takav čovjek je poput onoga koji prosi plemenitu 
ţenu iz ugledne porodice. Kada dođe vrijeme bračnog ugo-
vora, okupljanja uglednika i velikana, te njegovog dolaska na 
svečanost, on već dan ranije sazna za termin i počne se spre-
mati. Uredi se, dotjera, skrati višak kose, očisti se, namiriše, 
obuče najljepšu odjeću i pođe prema toj kući pazeći na sva-
kom koraku da ga ne dotakne ni prljavština, ni prašina, ni 
dim, niti išta slično. Kad stigne na vrata, domaćin ga srdačno 
dočeka, uvede ga u prostrani dio kuće, posadi na jastuke i 
tepihe, pogledi prisutnih uprti su u njega, a sa svih strana mu 
iskazuju počast. Ali, da je taj isti čovjek, nakon što se tako 
uljepšao, otišao i sjeo po smetljištima, valjajući se po njima, 
umazao tijelo i odjeću nečistoćom i prljavštinom koja se u 
njih upila – pa potom u takvom stanju došao u tu kuću da 
uđe radi ranijeg dogovora – portir bi ustao protiv njega, uda-
rio ga, istjerao i vikao na njega, udaljivši ga s vrata i puta te 
kuće. Tako bi se on vratio postiđen i odbačen. Prvi slučaj je 
primjer onoga koji se iskreno nada, a drugi je primjer onoga 
koji samo umišlja i gaji puste ţelje.” (Er-Rūh, 2/687-688). 



 

75 

pleme Sekīf u laţ utjeralo i odbilo njegov poziv. 
Tada je rekao: 

“Allahu moj, Tebi se ţalim na svoju nemoć, na slabost 
svojih mogućnosti i na poniţenje koje imam kod ljudi! 

Allahu moj, Ti si Gospodar potlačenih, Ti si najmilo-
stiviji od svih milostivih i Ti si moj Gospodar! Pa kome me 
prepuštaš?! Da li nekom dalekom, pa da me obezvrijedi, ili 
nekom neprijatelju kojem si dao vlast nada mnom?! 

Ako Ti nisi srdit na mene, onda nije vaţno šta me za-
desi, ali, ipak mi je Tvoje blagostanje najdraţe i najpreče! 

Utječem se Tvojim plemenitim Licem – pred kojim su 
osvijetljene sve tmine i na kojem se temelji red na dunjaluku 
i ahiretu – da me ne snađe Tvoj gnjev ili da na mene ne 
spustiš Svoju srdţbu! 

Tebi pripada pokornost i predanost sve dok ne budeš 
zadovoljan! Nema snage niti moći osim s Tobom.”86 

                                                 
86 Biljeţi ga Taberāni u djelu El-M„udţemul-kebīr, 14/139-140, 
br. 14764, i u djelu Ed-Du„ā, br. 1036; kao i Ibn „Adijj u djelu 
El-Kāmil, 9/46; i drugi, lancima prenosilaca od Ibn Ishaka, 
koji prenosi od Hišāma b. „Urve, on od njegovog oca „Urve 
b. Zubejra, a on od Abdullaha b. Dţ„afera, radijallahu anhu, 
koji prenosi od Resulullaha, sallallahu alejhi ve sellem. Ovaj 
lanac prenosilaca je slab, zbog „an„ane (indirektnog prenoše-
nja) ravije Ibn Ishaka, koji je bio poznat mudellis (prenosioc 
koji obmanjuje prilikom prenošenja), što znači da se njegove 
predaje ne prihvataju osim ako izričito potvrdi da je čuo od 
svog šejha ono što od njega prenosi. Hafiz Nūruddin el- 
Hejsemi je o ovom hadisu rekao: “Prenosi ga Taberani, a u 

 



 

76 

A kada budeš imao neku potrebu kod Uzviše-
nog Allaha, pa ţeliš da Mu je uputiš, onda uzmi 
abdest što potpunije, zatim klanjaj dva rekata, po-
tom hvali Allaha i donosi salavat na Vjerovjesnika, 
 

sallallahu alejhi ve sellem, a onda reci: 

“Nema (istinskog) boga osim Allaha, Blagog i Pleme-
nitog; slavljen neka je Gospodar Veličanstvenog Arša; ne-
ka je potpuna hvala Allahu, Gospodaru svjetova. 

O Allahu, molim Te za ono što uzrokuje Tvoju mi-
lost, i za odlučnost u traţenju Tvoga oprosta, i za plijen 
svakog dobrog djela, i za spas od svakog grijeha! O Allahu, 
ne ostavi mi nijedan grijeh, a da mi ga ne oprostiš, ni brigu, 
a da je ne otkloniš, ni potrebu u kojoj je Tvoje zadovoljstvo, 
a da mi je ne ispuniš, o Najmilostiviji od milostivih!”87  

                                                                                       
njegovom senedu nalazi se Ibn Ishak, koji je pouzdan, ali je 
mudellis, a ostali prenosioci su pouzdani.” (Medţme„uz-zevāid, 
6/35) Šejh Albani je rekao: “Ovaj lanac prenosilaca je slab, 
iako su njegovi prenosioci pouzdani. Njegova mahana (‛illa) 
kod svih učenjaka jeste „an„ana Ibn Ishaka, koji je bio mu-
dellis. Također, Ibn Ishak u svojoj Siri, 2/61, nije prenio ovaj 
hadis s potpunim lancem, već je rekao: „Kada se Allahov 
Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, smirio, rekao je – kako 
mi je preneseno –: Allahu moj, Tebi se ţalim...‟” (Es-Silsiletud-
da„īfe, 6/486-487). Ipak, brojni učenjaci navode ovaj hadis i 
ovu dovu u svojim djelima zbog lijepog i poučnog značenja 
koje sadrţi, te zbog toga što slabost u lancu prenosilaca nije 
izrazito jaka, a Allah najbolje zna. 
87 Biljeţe ga Tirmizi, br. 479; Ibn Mādţe, br. 1384; i drugi, 
lancem prenosilaca od Fā‟ida b. Abdurrahmana, koji prenosi 

 



 

77 

 [ A moţeš i da kaţeš ]88: 

“Allahu moj, zaista Te molim i Tebi se obraćam pre-
ko našeg vjerovjesnika Muhammeda, sallallahu alejhi ve 
sellem – Vjerovjesnika milosti! O Muhammede, preko tebe 
se obraćam svome Gospodaru i tvome Gospodaru, „azze ve 
dţelle, pa da mi On ispuni potrebu...” – zatim se spo-
mene potreba.89 

                                                                                       
od Abdullaha b. Ebi Eufe el-Eslemija, radijallahu anhu, da je 
rekao: “Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, izašao je 
među nas i rekao: „Ko ima neku potrebu – bilo prema Allahu ili 
prema nekom od Njegovih stvorenja – neka uzme abdest, pa neka 
klanja dva rekata, zatim neka kaţe: Nema boga osim Allaha, Bla-
gog i Plemenitog...‟” Imam Ebu „Īsā et-Tirmizi je, nakon što ga 
je zabiljeţio, rekao: “Ovo je hadis garīb, a u njegovom lancu 

prenosilaca (senedu) ima slabosti. Naime, Fāʾid b. Abdur-
rahman smatra se slabim u hadisu – učenjaci hadisa su ga 
ocijenili kao nepouzdanog prenosioca.” Zapravo, spomenuti 

Fāʾid nije samo slab ravija, nego izrazito odbačen (metrūk). 
Vidjeti: Buhari, Et-Tārīhul-kebīr, 7/132. Zbog toga hadis nije 
vjerodostojan, kao što tvrde Ebu Bekr el-Bazzār u Musnedu, 
br. 3374; Ibnul-Dţevzi u El-Mevdū„āt, 2/140; Ibn Hadţer u 
Netāidţul-efkār, 5/149; Albani u Es-Silsiletud-da„īfe, 6/454; i 
drugi, a Allah najbolje zna.  
88 Citat u uglastim zagradama [  ] ne nalazi se u osnovnom 
izdanju, već je preuzet iz pomoćnog izdanja. 
89 Biljeţe Ahmed u Musnedu, br. 17241; Tirmizi, br. 3578; 
Nesā‟i u Es-Sunenul-kubrā, br. 10419; Ibn Mādţe, br. 1385; 
Ibn Huzejme u Sahihu, br. 1219; i drugi, lancima prenosilaca 
od Ebu Dţ„afera el-Hatmija, koji prenosi od „Umāre b. Hu-
zejme b. Sābita, a ovaj od Osmana b. Hunejfa, radijalahu an-
hu, da je jedan slijepac došao Allahovom Poslaniku, alejhis-

 



 

78 

                                                                                       
salatu ves-selam, i rekao: “Allahov Poslaniče, zamoli Allaha 
da mi podari zdravlje.” Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 
mu reče: “Ako ţeliš, mogu odgoditi – to će biti bolje za tvoj ahiret; a 
ako ţeliš, dovit ću za tebe.” Čovjek reče: “Ne, nego uputi dovu 
Allahu za mene.” Tada mu Poslanik, sallallahu alejhi ve sel-
lem, naredi da se abdesti, da klanja dva rekata i da u dovi 
kaţe: “Allahu moj, zaista Te molim i Tebi se obraćam preko Tvoga 
vjerovjesnika Muhammeda, sallallahu alejhi ve sellem – Vjerovjesnika 
milosti. O Muhammede, preko tebe se obraćam svome Gospodaru u 
ovoj svojoj potrebi – da je ispuni. Gospodaru, učini ga zagovornikom 
za mene i mene učini onim za koga ćeš primiti njegov zagovor.” 
Osman b. Hunejf dodaje: “Čovjek je ovo učinio – i bio je 
izliječen.” Ovaj hadis je, prema mišljenju većine učenjaka, 
vjerodostojan. Ebu „Īsā et-Tirmizi je rekao: “Ovaj hadis je: 
hasen, sahih, garib.” Ispravnim su ga, također, ocijenili Ebu 
Abdullah el-Hākim u El-Mustedreku, br. 1180; Ebu Bekr el-
Bejheki u Delāilun-nubuvve, 6/167; Ibn „Asākir u djelu El-
Erbe„ūnel-buldānijje, str. 81; Ed-Dijā‟ el-Makdisi u djelu El-
„Uddetu lil-kerbi veš-šidde, str, 66-67; šejhul-islam Ibn Tejmijje 
u djelu Kā„ide dţelīle, 202-212; kao i drugi učenjaci. 

Međutim, ovaj hadis, iako je vjerodostojan, ne moţe poslu-
ţiti kao dokaz za novotarski oblik tevessula – bilo putem časti 
ili ličnosti Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, ili 
nekog drugog od poboţnjaka – niti za čin direktnog upući-
vanja dova njima i traţenja potreba od njih. Šejhul-islam Ibn 
Tejmijje detaljno je pojasnio značenje ovog hadisa rekavši: 
“Ovaj hadis, dakle, govori o tevessulu (posredovanju) putem 
Allahovog Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, u dovi. Neki 
ljudi smatraju da to znači da je dozvoljeno činiti tevessul nji-
me u svakom stanju – i za njegova ţivota i nakon smrti, te 
ga koriste kao dokaz oni koji danas čine tevessul njegovom 
ličnošću poslije njegove smrti ili u njegovom odsustvu. Oni 
misle da je slijepac, kao i ashabi, u ovom hadisu posredovao 

 



 

79 

                                                                                       
time što je Poslanikom, sallallahu alejhi ve sellem, zaklinjao 
Allaha, ili što je molio Allaha njegovom ličnošću, a da on 
(Poslanik) nije trebao doviti za njega, niti da je bila potrebna 
poslušnost njemu. Također, misle da je svakome onome ko 
čini tevessul Allahovim Poslanikom, sallallahu alejhi ve sellem, 
na način na koji je to učinio slijepac – da je taj postupak do-
zvoljen i propisan. Takvo tumačenje, međutim, nema upo-
rišta ni u šerijatu ni u stvarnosti, jer ono ne odgovara pro-
pisima koje je Allah objavio, niti je u skladu sa zakonitos-
tima koje je Allah uspostavio u stvaranju. Drugi, pak, tvrde 
da je ovo poseban događaj (slučaj jedne osobe), pa se na os-
novu njega moţe izvesti propis samo u sličnim situacijama, a 
ne u onima koje se razlikuju od tog slučaja. Jer, jasna je 
razlika – po šerijatu i razumu – između onoga za koga je 
Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, lično dovio i onoga za 
koga nije i ne moţe se njihovo stanje poistovjetiti. Ovaj slije-
pac bio je onaj za koga je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi 
ve sellem, posredovao kod Allaha (šefā„atom), i zato je u 
dovi rekao: „Allahu moj, primi njegovu dovu za mene...‟ – čime se 
potvrđuje da je Poslanik dovio za njega. Također, to pot-
vrđuju i njegove riječi: „Ako hoćeš, strpi se, a ako hoćeš, ja ću do-
viti za tebe.‟ Čovjek je rekao: „Dovi za mene.‟ Pa mu je Posla-
nik naredio da klanja dva rekata i sam uputi dovu za sebe, 
dok je Poslanik u isto vrijeme dovio za njega. Dakle, dova je 
došla s obje strane – i od Poslanika i od samog slijepca. Na 
isti način je postupio i Omer, radijallahu anhu, kada su traţili 
kišu (istiskā‟) dovom „Abbāsa (Poslanikovog amidţe). Dakle, 
Vjerovjesnik, sallallahu alejhi ve sellem, podučio je čovjeka 
da posreduje njegovim dovama dok je ţiv, isto kao što je i 
Omer, radijallahu anhu, pojasnio da su se pribliţavali Allahu 
dovom Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, kada bi ih zade-
sila suša, zatim su se, nakon njegove smrti, pribliţavali do-
vom drugih umjesto njega. Da je posredovanje Poslanikom 

 



 

80 

                                                                                       
isto i za njegova ţivota i nakon njegove smrti, ashabi ne bi 
prestali posredovati njime – jer on je bio najugledniji, najčas-
niji i najbliţi Allahu među svim stvorenjima. Isto tako, da je 
svaki slijepac koji posreduje Poslanikom, iako on, sallallahu 
alejhi ve sellem, nije dovio za njega, na istom stepenu poput 
onog slijepca za kojeg je on, sallallahu alejhi ve sellem, do-
vio, tada bi i drugi slijepci iz reda ashaba činili isto poput 
njega – a nije poznato da jesu. Isto, da je to bilo pripisano, 
pa bi svaki slijepac nakon Poslanikove, sallallahu alejhi ve 
sellem, smrti uputio istu dovu kao i ovaj slijepac i uradio isto 
kao i on, poput dove i namaza, onda na Zemlji ne bi bilo 
nikako slijepaca do današnjeg dana. Dakle, činjenica da su 
Omer i ashabi, radijallahu anhum, odustali od posredovanja 
Poslanikom, sallallahu alejhi ve sellem, nakon njegove smrti 
i okrenuli se drugim dopuštenim oblicima dove, iako su bili 
u teškoj potrebi i suši, jasno ukazuje da su oni primijenili 
ono što je propisano i korisno, a ostavili ono što nije pro-
pisano i ne donosi korist. Zato su i islamski pravnici u svo-
jim knjigama, kada bi govorili o propisima kišne dove, naveli 
upravo ono što su ashabi učinili – tevessul dovom ţivog, a ne 
ono što su izostavili – tevessul dovom mrtvog (...) Mi, dakle, 
ovaj hadis prihvatamo, poznajemo ga i postupamo u skladu 
s njegovim (ispravnim) značenjem – a u njemu se ne navodi 
ništa drugo osim da je ovaj čovjek svoju potrebu traţio od 
Allaha, „azze ve dţelle, a nije je traţio od stvorenja. Mi, tako-
đer, svoje dove upućujemo samo Uzvišenom Allahu, Njega 
prizivamo i Njega molimo, jer je On jedini Onaj koji se moli 
i od kojeg se traţi, kao što je On jedini Onaj koji se oboţava 
i od kojeg se pomoć traţi – bez ikakvog pripisivanja su-
druga.” (El-Istigāse, str. 107-108). Također je rekao: “Činjenje 
tevessula Poslanikom dok je ţiv je istog značenja kao traţenje 
da on dovi za njih, a to je dozvoljeno i propisano. Muslima-
ni su, sve dok je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 

 



 

81 

                                                                                       
bio ţiv, traţili od njega da dovi za njih, i to je bilo u skladu 
sa šerijatom. A nakon njegove smrti, ashabi nisu od njega 
traţili dovu – ni kod njegovog kabura ni drugdje – kao što 
to danas čine mnogi ljudi kod kaburova poboţnih, traţeći 
od umrlih da im ispune potrebe, ili zaklinjući Allaha njima i 
slično. Istina, o tome postoje neke predaje (hićaje) prenese-
ne od kasnijih generacija, ali nijedna od njih nije dokaz. Na-
protiv, traţenje dove je propisano između ţivih vjernika, da 
jedni dove za druge. Zbog toga je Resulullah, sallallahu alejhi 
ve sellem, rekao Omeru, radijallahu anhu, kada ga je ovaj 
zamolio da mu dozvoli odlazak na umru: „Ne zaboravi nas, 
brate moj, u svojoj dovi‟ – ako je hadis vjerodostojan. Također, 
Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, oporučio je da se od 
Uvejsa el-Karanija traţi da moli Allaha za oprost onome ko 
to zatraţi od njega, iako je onaj ko od njega traţi (tj. Omer) 
bio mnogo vredniji od Uvejsa.” (Kā„ide dţelīle, str. 284). 

Izrazito je korisno i pojašnjenje ovog hadisa koje je dao šejh 
Albani, Allah mu se smilovao, rekavši: “Protivnici (oni koji 
dozvoljavaju zabranjeni tevessul) smatraju da ovaj hadis uka-
zuje na dozvolu činjenja tevessula u dovi ugledom (dţāhom) 
Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, ili drugih 
poboţnih ljudi, jer u hadisu stoji da je Poslanik, sallallahu 
alejhi ve sellem, naučio slijepca da čini tevessul njime u svojoj 
dovi, pa je slijepac to učinio i povratio vid. Međutim, mi 
smatramo da ovaj hadis ne predstavlja dokaz za taj oblik te-
vessula, tj. posredovanje ličnošću (tevessul bid-zāt), nego napro-
tiv – on je dokaz za treći oblik ispravnog posredovanja (teves-
sul dovom poboţnog čovjeka), o kojem smo ranije govorili. 
Jer, činjenje tevessula od strane slijepca bilo je Poslanikovom 
dovom, a ne njegovom ličnošću. Dokazi za to nalaze se u 
samom hadisu, i ima ih više, a najvaţniji su sljedeći: 

Prvi: slijepac je došao Allahovom Poslaniku, sallallahu alejhi 
ve sellem, da on dovi za njega, kao što se vidi iz njegovih 

 



 

82 

                                                                                       
riječi: „Zamoli Allaha da me izliječi.‟ Dakle, njegov tevessul 
(pribliţavanje) Allahu bio je Poslanikovom, sallallahu alejhi ve 

sellem, dovom, jer je znao da je njegova dova preča da bude 
uslišana kod Allaha od dove bilo koga drugog. Da je slijepac 
namjeravao da čini tevessul ličnošću, ugledom ili pravom Po-
slanika, sallallahu alejhi ve sellem, ne bi bilo potrebe da dola-
zi Poslaniku, sallallahu alejhi ve sellem, i da od njega traţi da 
dovi za njega. Naprotiv, mogao je ostati u svojoj kući i reći, 
na primjer: „Allahu moj, molim Te ugledom Tvoga Po-
slanika i njegovim poloţajem kod Tebe – izliječi me i podari 
mi vid!‟ Ali on to nije učinio. Zašto? Zato što je bio Arap, 
koji ispravno razumije značenje riječi tevessul u arapskom 
jeziku: on zna da to nije samo riječ koju čovjek izgovori spo-
minjući ime onoga putem koga čini tevessul, nego da tevessul 
podrazumijeva odlazak onome za koga se vjeruje da je po-
boţan, učen i upućen u Allahovu Knjigu i sunnet, te traţenje 
od njega da uputi dovu za onoga koji ima potrebu. 

Drugi: Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, obećao je 
slijepcu da će doviti za njega, ali mu je pritom savjetovao 
ono što je bolje za njega, rekavši: „Ako ţeliš, ja ću doviti; a ako 
se strpiš, to je bolje za tebe.‟ (...) 

Treći: slijepac je insistirao da Poslanik, sallallahu alejhi ve sel-
lem, dovi za njega, što se jasno vidi iz njegovih riječi: „Uputi 
dovu za mene!‟ To podrazumijeva da je Allahov Poslanik, sal-
lallahu alejhi ve sellem, doista i dovio za njega, jer je – kao 
što je poznato – najbolji od svih u ispunjavanju obećanja, a 
već mu je rekao da će doviti za njega, ako to on ţeli. Pošto 
je slijepac izabrao dovu i ustrajao na tome, nema sumnje da 
je Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, ispunio svoje obećanje 
i uputio dovu za njega. Zatim ga je, iz milost prema njemu i 
brige da Allah usliša tu dovu, uputio na još jedan vid dopuš-
tenog tevessula – a to je tevessul dobrim djelom. Zato mu je 
naredio da uzme abdest, klanja dva rekata i sam uputi dovu 

 



 

83 

                                                                                       
Allahu, jer su to djela pokornosti i pribliţavanja Allahu, sub-
hanehu ve te„ala, koja slijepac stavlja ispred Poslanikove, 
sallallahu alejhi ve sellem, dove za njega, što potpada pod 
Allahove riječi: „I traţite put (vesilu) kojim ćete se Njemu pribliţiti.‟ 
(El-Māide, 35). Dakle, Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 
nije se ograničio samo na svoju dovu za slijepca, nego ga je 
podstakao da i sam učini djela pokornosti kako bi se njegova 
dova upotpunila sa svih strana i bila bliţa Allahovom pri-
hvatanju i zadovoljstvu. Na osnovu svega toga, čitav doga-
đaj se vrti oko dove (kako Poslanikove, tako i dove samog 
slijepca), a nigdje se ne spominje ono što neki tvrde (...) 

Četvrti: u dovi koju je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve 
sellem, podučio slijepca da izgovori, nalazi se izraz: „Allahu 
moj, primi njegov šefā„at (zagovor) za mene.‟ Ovo nikako ne moţe 
značiti činjenje tevessula Poslanikovom, sallallahu alejhi ve 
sellem, ličnošću, ugledom ili pravom, već znači: Allahu moj, 
primi njegovu dovu za mene – tj. usliši njegovu dovu da mi 
vratiš vid. Riječ „šefā„at‟ (zagovor) u arapskom jeziku znači 
upravo dova i to je šefā„at koji je potvrđen njemu, sallallahu 
alejhi ve sellem, i ostalim vjerovjesnicima i poboţnjacima na 
Sudnjem danu. Ovo pokazuje da je šefā„at posebniji i uţi po-
jam od dove, jer se on (šefā„at) ne ostvaruje osim kada dvije 
osobe zajedno traţe neku stvar – pa jedan od njih posreduje 
(zagovara) za drugoga. Za razliku od obične dove, gdje jedan 
čovjek sam moli i za njega niko drugi ne posreduje (...) 

Peti: među riječima kojima je Resulullah, sallallahu alejhi ve 
sellem, podučio slijepca da ih kaţe nalazi se i izraz: „I primi 
moj zagovor (šefā„at) za njega‟ To znači: primi moju dovu da 
primiš njegovu, sallallahu alejhi ve sellem, dovu za mene – tj. 
da prihvatiš njegovu molbu da mi vratiš vid. Ovo je jedino 
značenje koje se iz te rečenice moţe ispravno razumjeti; dru-
go tumačenje nije moguće. Zbog toga vidiš da oni koji za-
stupaju suprotno mišljenje ovaj dio potpuno prešućuju, ne 

 



 

84 

                                                                                       
spominju ga ni izbliza ni izdaleka, jer upravo on ruši njihov 
stav iz temelja i pobija njihovu tvrdnju u korijenu (...) 

Šesti: ovaj hadis učenjaci su spominjali u kontekstu Posla-
nikovih, sallallahu alejhi ve sellem, m„udţiza (nadnaravnih 
čuda) i uslišanih dova, te onoga što je Allah pokazao – be-
reketom njegovih, sallallahu alejhi ve sellem, dova – od ču-
desnih znakova izlječenja od bolesti i nedostataka. Jer, upra-
vo zahvaljujući Poslanikovoj, sallallahu alejhi ve sellem, dovi 
– Allah je slijepcu vratio vid, i zato su ga prenosioci hadisa 
uvrstili u djela o dokazima poslanstva, poput Bejhekija i 
drugih. To jasno pokazuje da je tajna izlječenja slijepca bila u 
dovi Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem. Da je, međutim, 
tajna u njegovom činjenju tevessula Poslanikovim ugledom, 
poloţajem ili pravom – kako to pogrešno misli većina ljudi 
iz kasnijih generacija – tada bi se isto ozdravljenje događalo i 
drugim slijepcima koji čine, nakon njegove smrti, tevessul nje-
govim ugledom, a često tome pridruţuju i ugled svih posla-
nika, evlija, šehida i poboţnih, pa čak i svih meleka, ljudi i 
dţinna koji imaju ikakav poloţaj kod Allaha. A nije nam po-
znat, čak mislim i da drugi ne znaju, nijedan jedini pouzdan 
primjer da se tako nešto desilo tokom dugih stoljeća nakon 
smrti Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, pa sve 
do danas (...) 

Ovim pojašnjenjem postaje jasno da riječi slijepca u njego-
voj dovi: „Allahu moj, zaista Te molim i Tebi se obraćam putem 
Tvoga vjerovjesnika Muhammeda, sallallahu alejhi ve sellem‟ – znače 
zapravo: Obraćam Ti se putem dove Tvoga vjerovjesnika. 
Dakle, izraţeno je s pretpostavljenim dodatkom, što je po-
znato i u arapskom jeziku. Primjer za to nalazi se u riječima 
Uzvišenog Allaha: „Upitaj selo u kojem smo boravili i karavanu s 
kojom smo došli – mi, zaista, istinu govorimo.‟ (Jusuf, 82) Tj. zna-
čenje je: upitaj stanovnike sela i putnike iz karavane. Naime, 
mi i naši oponenti sloţni smo u tome da se u izrazu nalazi 

 



 

85 

                                                                                       
pretpostavljeni (izostavljeni) dodatak. To je isto kao u sluča-
ju Omerove dove i njegovog tevessula  putem dove „Abbāsa, 
radijallahu anhuma. 

Dakle, ili je značenje – kako oni tvrde – sljedeće: „Allahu 
moj, obraćam Ti se ugledom Tvoga Poslanika‟, i: „O Mu-
hammede, preko tvoje ličnosti (zāt) ili tvojeg poloţaja (me-
kāne) obraćam se svome Gospodaru‟; ili je značenje – kako 
mi kaţemo –: „Allahu moj, obraćam Ti se dovom Tvoga Po-
slanika‟, i: „O Muhammede, preko tvoje dove obraćam se 
svome Gospodaru.‟ A da bi se jedno od ta dva tumačenja 
moglo preferirati, mora postojati dokaz koji ga potvrđuje. 
Što se tiče njihovog tumačenja – da je riječ o tevessulu ugle-
dom (dţāhom) Poslanika – oni za to nemaju nikakav dokaz, 
ni iz ovog hadisa ni iz bilo kojeg drugog. U kontekstu go-
vora nema ni pomena ni naznake koja bi ukazivala na zna-
čenje „ugleda‟ ili „poloţaja‟, a niti u Kur‟anu, niti u sunnetu, 
niti u postupanju ashaba postoji bilo šta što bi ukazivalo na 
činjenje tevessula ugledom (tevessul bil-dţāh). Prema tome, nji-
hovo tumačenje nema oslonca ni dokaza, pa se zbog toga 
odbacuje kao nevaljano. Neka je hvala Allahu na tome! (...) 

Ipak, ja kaţem: čak i kada bismo pretpostavili da je slijepac 
zaista činio tevessul ličnošću Allahovog Poslanika, sallallahu 
alejhi ve sellem, to bi bio poseban propis koji se odnosi 
samo na njega, sallallahu alejhi ve sellem, a nijedan drugi po-
slanik niti poboţnjak ne bi imao udjela u tome. Uključivanje 
drugih u takvo posredovanje nije ispravno ni razumski ni 
šerijatski, jer je Allahov Poslanik, sallallahu alejhi ve sellem, 
njihov prvak i najbolji od svih njih, pa je moguće da mu je 
Allah dao tu posebnu povlasticu, kao i mnoge druge koje su 
potvrđene vjerodostojnim predajama. A posebnosti se ne 
mogu obuhvatiti analogijom (kijāsom). Zato, onaj ko smatra 
da je slijepac činio tevessul njegovom ličnošću kod Allaha, 
treba onda da tu tvrdnju ograniči samo na njega, sallallahu 

 



 

86 

Prenosi se da su prve generacije muslimana 
običavale traţiti ispunjenje svojih potreba tako što 
bi neko od njih klanjao dva rekata, a zatim rekao: 

“Allahu moj, s Tobom počinjem, od Tebe traţim us-
pjeh, i Tebi se, posredstvom Tvoga vjerovjesnika Muham-
meda, sallallahu alejhi ve sellem, okrećem!90 

Allahu moj, olakšaj mi ono što mi je teško, ublaţi mi 
ono što mi je tegobno, podari mi više dobra nego što se na-
dam i udalji od mene više zla nego što se bojim!”91 

                                                                                       
alejhi ve sellem, i da ne proširuje to na druge, kako su to 
prenijeli i imam Ahmed i šejh El-„Izz b. „Abdusselam, rahi-
mehumallah. To je ono što zahtijeva naučno istraţivanje uz 
pravednost i objektivnost. A Allah je Onaj koji upućuje na 
ispravno.” (Et-Tevessulu envā„uhu ve ahkāmuh, str. 69-76) 
90 Vidjeti opaske na prethodni odlomak: str. 78-86. 
91 Ova dova se spominje u okviru duţeg događaja između 
imama Dţ„afera es-Sādika i abasijskog halife Ebu Dţ„afera 
el-Mensūra, kada ga je ovaj namjeravao pogubiti zbog pobu-
ne Muhammeda b. Abdullaha, poznatog kao En-Nefsuz-
zekijja. Kada je Dţ„afer es-Sādik bio zarobljen i prije nego 
što je uveden pred El-Mensūra, uzeo je abdest, klanjao dva 
rekata i proučio ovu dovu, pa mu je Allah olakšao i halifa ga 

je oslobodio. Predaju navodi Ebu ʿAlijj et-Tenūhī u djelu El-

Feradţu baʿdeš-šidde, 1/317–318, ali bez lanca prenosilaca. 
Biljeţi je i Ibn „Asākir u Tārīhu Dimešk, 18/136–137, ali u 
njenom lancu prenosilaca nalazi se nepoznat ravija – oslo-
bođeni rob plemena Bedţile iz Kufe – kao i druge nepoz-
nate osobe, što znači da predaja nije vjerodostojna. 



 

87 

A ako se odlučiš za neku stvar, potraţi od 
Allaha istihārom da te uputi ka onome što je naj-
bolje – klanjaj dva rekata mimo farza, pa reci: 

“Allahu moj, Tebe molim da mi dadneš ono što je naj-
bolje – Svojim znanjem, i traţim od Tebe da mi podariš 
snagu – Svojom moći, i molim Te iz Tvoje velike dobrote! 
Jer Ti moţeš, a ja ne mogu. Ti znaš, a ja ne znam. Ti si 
Poznavalac svih tajni. 

Allahu moj, ako znaš da je ova stvar bolja za mene u 
mojoj vjeri, u mom ţivotu i u mojoj budućnosti – ili je 
rekao: u mojoj sadašnjosti i mojoj budućnosti – onda mi je 
odredi, olakšaj mi je i podari mi u tome bereket! 

A ako znaš da je ova stvar loša za mene u mojoj vjeri, 
u mom ţivotu i u mojoj budućnosti – ili je rekao: u mojoj 
sadašnjosti i mojoj budućnosti – onda je udalji od mene i 
mene od nje, i odredi mi ono što je dobro, šta god ono bilo, i 
učini me zadovoljnim time!” – i u dovi spomeni svoju 
potrebu.92 

                                                 
92 Hadis o istihāri biljeţe Buhari, br. 6382, i drugi. Šejhul-
islam Ibn Tejmijje, Allah mu se smilovao, upitan je o tome 
da li se dova istihāre uči u samom namazu ili poslije namaza, 
pa je odgovorio: “Dozvoljeno je učiti dovu u namazu istihā-
re, kao i u drugim namazima – i prije selama i nakon njega. 
Međutim, dova prije selama je bolja, jer je većina Poslaniko-
vih, sallallahu alejhi ve sellem, dova bila prije selama, a kla-
njač prije selama još nije završio namaz, pa je to potpunije i 
bolje. A Allah najbolje zna.” (Medţmū„ul-fetāvā, 23-177) 



 

88 

Neka tvoja najveća briga u ovom ţivotu bude: 
da se pribliţiš svome Plemenitom Gospodaru, da 
traţiš Njegovu veliku blagodat i da se trudiš u tome 
da uđeš među Njegove evlije – one koje On voli i 
koji Njega vole, one s kojima je On zadovoljan i 
koji su zadovoljni Njime. To su oni koje je izabrao 
za Sebe, počastio ih Svojom zaštitom, postavio ih 
na Svoja vrata, pozabavio ih Sobom, učinio da im 
srca budu vezana za Njegovu ljubav, da jezici budu 
zaokupljeni zikrom, a organi posvećeni pokornosti 
Njemu. Oni se ne okreću ka drugima mimo Njega, 
ni dunjaluku niti ičemu drugom. 

Prenosi se od Mu„aza b. Dţebela, radijallahu 
anhu, da je, kada mu je došla smrt, počeo gubiti 
svijest, a zatim bi se povratio i govorio: 

“Steţi dušo, steţi koliko hoćeš! Tako Mi Tvoje 
moći i veličine, Ti znaš da moje srce Tebe voli!”93 

                                                 
93 Ovaj (prvi) dio predaje biljeţi Ibn Ebi Šejbe u Musannefu, 
br. 35841, lancem prenosilaca od Šehra b. Havšeba, koji pre-
nosi od Mu„aza b. Dţebela, radijallahu anhu. Biljeţe je, tako-
đer, Ibn S„ad u djelu Et-Tabakātul-kubrā, 3/443; i Ibn Ebi 
ed-Dunja u El-Muhtedarīn, br. 128; lancem prenosilaca od 
Šehra, koji prenosi od El-Harisa b. „Amīre, a on od Mu„aza, 
radijallahu anhu. Isto tako, El-Bezzar biljeţi ovu predaju u 
Musnedu, br. 2671, drugim lancem prenosilaca od Šehra, koji 
u tom rivajetu prenosi od Abdurrahmana b. Ganma, a on od 
Harisa b. „Amīre, koji prenosi od Mu„aza, radijallahu anhu. S 
tim u vezi, ravija Šehr, prema većini hadiskih učenjaka, nije 
pouzdan; a izvjesno je i da nije dobro zapamtio ovu predaju, 

 



 

89 

Zatim je onima kod njega rekao: “Pogledajte je 
li svanulo?” Pa mu, nakon nekog vremena, rekoše: 
“Da, svanulo je.” Rekao je: “Allahu moj, Tebi se 
utječem od noći čije je jutro u Vatri!” 

Zatim je rekao: “Dobro došla, o smrti! O ti 
neizbjeţni posjetioče! O ti voljena koja dolaziš kad 
ti je vrijeme!” 

Potom je rekao: “Allahu moj, Ti znaš da nisam 
volio ostanak na ovom svijetu radi sadnje drveća, 
niti radi kopanja rijeka, nego sam volio ostanak 
zbog ţednih dana posta, noćnog namaza u dugim 
zimskim noćima i zbog guranja među učenjacima, 
sjedeći koljeno uz koljeno, u halkama zikra.”94 

                                                                                       
pa je prenosi na različite načine, što je jedan od razloga da se 
predaja odbaci. Vidjeti: Ebu Dţ„afer el-„Ukajli, Ed-Du„afā‟, 
3/74-78; Ibn Hibbān, El-Medţrūhīn, 1/361-362; Mizzi, Tehzī-
bul-Kemāl, 12/578-589. Također, predaju biljeţi i Ibn Ebi ed-
Dunja u El-Muhtedarīn, br. 166, dobrim lancem prenosilaca 
od Musāa b. Verdāna, koji prenosi od Mu„aza, radijallahu 
anhu. Međutim, očigledno je da Musā nije susreo Mu„aza, jer 
je rođen više od dvadeset i pet godina nakon njegove smrti, 
pa je time lanac prekinut.  
94 Do ovog dijela predaju s pribliţno istim značenjem biljeţe 
Ahmed b. Hanbel u djelu Ez-Zuhd, br. 1011; Ibn Ebi ed-
Dunja u El-Muhtedarīn, br. 127; Ebu Nu„ajm u Hiljetul-evlijā‟, 
1/239; lancem prenosilaca od Mu„aza, radijallahu anhu, ali u 
njemu se nalazi neimenovani (mubhem) prenosilac. Biljeţi je, 
također, i Dīneveri u djelu El-Mudţālese, br. 187, drugim, sla-
bim lancem prenosilaca, koji je uz to i prekinut. 



 

90 

Tada je zaplakao El-Haris b. „Amīre,95 pa mu 
Mu„az reče: “Šta te je rasplakalo?” 

Reče: “Tako mi Allaha, ne plačem zbog rod-
binske veze među nama, niti zbog dunjaluka koji 
sam dobijao od tebe, već sam od tebe uzimao zna-
nje, pa se bojim da će ono presušiti!”  

Mu„az mu odgovori: “Ne plači! Jer onaj ko ţeli 
znanje – doći će mu, kao što je došlo Ibrahimu, 
Allahovom miljeniku, iako tada nije bilo ni znanja 
ni vjerovanja.”96 

                                                 
95 El-Haris b. „Amīre ez-Zubejdi – a neki kaţu el-Hārisi – 
primio je islam u vrijeme Resulullaha, sallallahu alejhi ve sel-
lem, ali ga nije sreo, nego je doputovao iz Jemena zajedno s 
Mu„azom, radijallahu anhu, nakon njegove, sallallahu alejhi 
ve sellem, smrti. Boravio je u Medāinu (kod današnjeg Bag-
dada), gdje je sreo Selmana el-Fārisija, a navodi se da je sreo 
i pojedine druge ashabe, poput Ebu „Ubejde b. el-Dţerrāha i 
Ibn Mes„ūda, radijallahu anhum. Preselio je u vrijeme vlada-
vine Jezida b. Mu„āvije, između 60. i 64. hidţretske godine. 
Vidjeti: Ibn Hibbān, Es-Sikāt, 4/132; Hatīb el-Bagdādi, Tā-
rīhu Bagdād, 9/95-96; Ibn „Asākir, Tārīhu Dimešk, 11/458; 
Ibn Hadţer, El-Isābe, 3/17. 
96 Ovaj (posljednji) dio predaje biljeţi Ebu Nu„ajm u Hiljetul-
evlijā‟, 1/234, s dobrim lancem prenosilaca, od Abdullaha b. 
Seleme, koji je rekao: “Neki čovjek došao je kod Mu„aza, 
radijallahu anhu, i počeo plakati...” – pa do kraja predaje. U 
predaji se, dakle, ne navodi da je riječ o Harisu b. „Amīri, a 
Allah najbolje zna. 



 

91 

I znaj, Allah ti se smilovao, da je ovaj dunja-
lučki ţivot poput pijace na kojoj trguju čestiti, bori-
lišta na kojem se takmiče plemeniti i odabrani, nji-
ve na kojoj se sije bogobojaznost za Dan konačne 
presude, i mjesta na kojem se pribavlja opskrba za 
putovanje koje nije kao druga putovanja. 

Zato poţuri, Allah ti se smilovao, prije nego 
što prođe prilika, iskoristi dragocjene trenutke svog 
ţivota i prolij suze nad prošlim nemarom i griješe-
njem, jer kap suze prolivena iz straha od Allaha ga-
si mora vatre. 

Probudi se u predzoru (sehur), u časovima kad 
silazi Uzvišeni Gospodar,97 i srcem razmisli o rije-
čima Silnoga i Onoga koji mnogo prašta: 

“Ima li ko da Me nešto zamoli, pa da mu dam? Ima 
li ko da Mi dovu upućuje, pa da mu se odazovem? Ima li 
ko da traţi oprost, pa da mu oprostim?”98 

Reci:99 Da, Gospodaru moj, to sam ja – onaj 
 

                                                 
97 Imam Ebu Se„id ed-Dārimi, nakon što je naveo hadise 
koji potvrđuju Allahov, „azze ve dţelle, silazak na zemaljsko 
nebo, rekao je: “Svi ovi hadisi – i još mnogi drugi – govore 
o spuštanju Gospodara, tebareke ve te„ala, u ovim prilikama. 
Zatekli smo naše učene i pronicljive šejhove da ih potvrđuju 
i vjeruju u njih. Niko od njih to nije negirao, niti se ustruča-
vao da ih prenosi.” (Er-Reddu „alel-dţehmijje, str. 92) 
98 Hadis biljeţe Buhari, br. 1145; i Muslim, br. 758, od Ebu 
Hurejre, radijallahu anhu. 
99 Autor, Allah mu se smilovao, u nastavku navodi nekoliko 
 

 



 

92 

                                                                                       
dova koje preporučuje da se uče u odabranom vremenu – u 

predzorje, kada se dove primaju. Većina tih dova ispravnog 
su značenja, a neke su neposredno ili posredno izvedene iz 
Kur‟ana i sunneta. Ipak, najispravnije je zadrţati se na jasno 
potvrđenim kur‟anskim dovama i onima koje su vjerodostoj-
no prenesene od Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi ve 
sellem. Kadija „Ijād je rekao: “Allah je dozvolio da Mu se 
upućuju dove i podučio Svoje robove kako da Mu se obra-
ćaju u Svojoj Knjizi. Također je i Vjerovjesnik, sallallahu 
alejhi ve sellem, podučio svoj ummet dovi. U njegovim do-
vama objedinjene su tri stvari: poznavanje tevhida, poznava-
nje (arapskog) jezika i savjetovanje ummeta. Zato nikome ne 
priliči da se odmakne od njegovih, sallallahu alejhi ve sellem, 
dova. Šejtan je, međutim, u ovom pitanju lukavo prišao lju-
dima, pa je zaveo neke loše ljude koji su im donosili nove 
(izmišljene) dove, kako bi ih time zaokupili i odvratili od sli-
jeđenja Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem.” A imam Ebu 
Bekr et-Tartūši je rekao: “Od najčudnijih stvari jeste da čo-
vjek zanemari dove koje je Allah spomenuo u Svojoj Knjizi, 
one koje su upućivali vjerovjesnici, Allahove evlije i odabra-
nici – a koje su bile primljene – pa umjesto njih bira izraze 
pjesnika i pisaca. Kao da si, u svojoj umišljenosti, već pro-
učio sve dove koje su spomenute u Kur‟anu, pa ti nije pre-
ostalo osim da traţiš pomoć u dovama drugih mimo njih!” 

(Vidjeti: Ibn „Allān, El-Futūhātur-rabbānijje, 1/17) Isto potvr-
đuje i imam El-Kurtubi koji kaţe: “Čovjek treba da koristi 
dove koje se nalaze u Allahovoj Knjizi i u vjerodostojnom 
sunnetu, a da ostavi sve mimo toga. Neka ne govori: „Ja bi-
ram ovu ili onu dovu‟, jer je Uzvišeni Allah već odabrao za 
Svoga Poslanika i Svoje evlije i podučio ih kako da Mu upu-
ćuju dovu.” (El-Dţāmi„u li ahkāmil-Kur‟an, 5/355) Šejhul-
islam Ibn Tejmijje kaţe: “Nikome nije dopušteno da propiše 
ljudima neku novu vrstu zikra ili dove koja nije propisana 

 



 

93 

koji Te moli i koji je u potrebi! Ja sam taj – siro-
mašni i slabi, slomljeni i ponizni, onaj koji upućuje 
dove i nada se, onaj koji griješi i moli Te za oprost! 

O Vlasniče dobrote, evo me pred Tobom! 
Smiluj se mojoj slabosti i mojim godinama! Smiluj 
se mom siromaštvu, mojoj potrebi i neimaštini! 

O Ti čije dobro je obilno, o Ti neprestani Do-
bročinitelju – nemoj iznevjeriti moje lijepo mišlje-
nje o Tebi, ne uskraćuj mi Tvoju blagodat, ne tjeraj 

                                                                                       
šerijatom, pa da je zatim učini stalnim ibadetom koji će ljudi 
redovno činiti kao što redovno obavljaju pet dnevnih nama-
za. To bi značilo uvođenje u vjeru onoga što Allah nije do-
zvolio. Druga je stvar kada čovjek ponekad uputi neku dovu 
koja nije šerijatski utvrđena, a ne postavlja je kao pravilo niti 
je nameće drugima – to nije dozvoljeno kategorički zabranji-
vati, osim ako se zna da sadrţi zabranjeno značenje. Ipak, 
moţe se desiti da u njoj ima neispravnog značenja, a da čo-
vjek toga nije svjestan. Tako isto, kada se čovjek nađe u ne-
volji, pa u tom trenutku bude nadahnut određenim dovama 
koje izgovori – to i slični slučajevi tome – spada u ono što je 
dopušteno i blisko toj vrsti (spontane dove). A što se tiče 
uvođenja određenog virda (redovne prakse) koji nije propi-
san, ili uspostavljanja zikra koji nema utemeljenje u Šerijatu 
– to je nešto što je zabranjeno. Zapravo, u šerijatskim dova-
ma i propisanim zikrovima sadrţane su sve ispravne potrebe 
i najuzvišeniji ciljevi. Zato, neće se okrenuti od njih prema 
novotarskim, izmišljenim oblicima zikra i dova osim nezna-
lica (dţahil) ili onaj ko je nemaran (u gafletu) ili onaj ko pre-
lazi granicu (pretjeruje).” (Medţmū„ul-fetāvā, 22/511). 



 

94 

me sa Svojih vrata i ne izbacuj me iz skupine Svo-
jih voljenih robova! 

Molim Te iz Tvoje ogromne dobrote, jer Ti si 
rekao, a Tvoja je riječ istina: 

ترثم ته تم تخ تزٱ  

“I traţite od Allaha (da vam da) iz obilja 
Njegova!”100 

Gospodaru moj, Ti mi ne bi naredio da Te 
molim, osim zato što ţeliš da mi dadneš; niti bi me 
privukao Sebi, osim zato što ţeliš da me uputiš; niti 
bi mi naredio da Ti upućujem dove, osim zato što 
ţeliš da mi udovoljiš! 

Zato Te molim, iz Svoje dobrote, da me učiniš 
od onih kojima si darovao Svoju blagodat, pa da 
budem u društvu vjerovjesnika, iskrenih, šehida i 
dobrih! I učini me od onih koje Ti voliš i koji Tebe 
vole, koji su ponizni prema vjernicima, a dostojan-
stveni prema nevjernicima! I od imāma (predvod-
nika) koji, Tvojom odredbom, ukazuju drugima na 
Pravi put! 

Uputi nas da činimo dobra djela, da usposta-
vimo namaz i da dajemo zekat! Učini nas od onih 
koji Tebe iskreno oboţavaju, od onih koji ţure ka 
dobrim djelima i koji Te dozivaju sa ţudnjom i 

                                                 
100 Sura En-Nisā, 32. ajet. 



 

95 

strepnjom! Učini nas od onih koji su skrušeni pred 
Tobom, od onih koji Ti se pokoravaju i slijede 
Tvoga Poslanika, koji od Tebe strahuju i boje Te se 
i upiši nas među one koji će uspjeti! 

Gospodaru moj, nadahni me da zahvaljujem na 
Tvojoj blagodati, koju si darovao meni i mojim ro-
diteljima, i da činim dobra djela kojima si Ti zado-
voljan, i uvedi me, milošću Svojom, među dobre 
robove Svoje! I potomstvo moje Ti učini dobrim! 
Ja se Tebi, doista, kajem i ja sam od muslimana! 

Gospodaru moj, Ti si učinio dobrim one koji 
su dobri, Ti si uzdigao stepen iskrenim, Ti si učinio 
da prvi preteknu u dobru druge, Ti si uputio upu-
ćene, Ti si pribliţio one koji su Tebi blizu, ukazao 
im Svoju dobrotu i učvrstio njihove stope, pa si ih 
počastio i onda ih za sve to pohvalio! 

Da nije Tebe, ne bi nikada došli do Tebe, a da 
nije Tvoje dobrote, ne bi ni postigli Tvoju milost! 
Zato Te molim, Tvojim plemenitim Licem, Tvojim 
vječnim davanjem i Tvojom velikom dobrotom, da 
nam podariš isto ono što si i njima podario, da po-
praviš naše stanje kao što si popravio i njihovo sta-
nje, da nas daruješ kao što si i njih darovao, da 
nam dadneš kao što si i njima dao i da nas počastiš 
iz Svog obilja kao što si i njih počastio! 

Jā Rabbi! Pozvao si nas u Svoju kuću, Kuću 
mira-Dārus-selām, pa nas uputi na Pravi put, da bis-
mo se odazvali Tvom pozivu, jer mi se ne moţemo 



 

96 

odazvati osim uz Tvoju uputu i ne moţemo dostići 
Tvoj poziv osim uz Tvoju pomoć! 

Boţe moj! Ti si nas sve pozvao, ali posebno si 
uputio samo one koje ţeliš, pa učini i nas od onih 
koji su posebni! Podari nam snagu da se odazove-
mo Tvom pozivu i uvedi nas među one koji su pod 
Tvojom zaštitom i ljubavlju! 

Jā Rabb! Naredio si nam ono što ne moţemo 
učiniti osim uz Tvoju pomoć, zabranio si nam ono 
što ne moţemo ostaviti osim uz Tvoje olakšanje, 
podstakao si nas na ono što ne moţemo dostići 
osim uz Tvoju blagodat i upozorio nas na ono od 
čega nas ne moţe spasiti osim Tvoja dobrota i ple-
menitost! 

O Allahu, podari nam da se drţimo Tvojih na-
redbi i da izbjegavamo Tvoje zabrane! Daj nam 
ono na što si nas podstako i sačuvaj nas onoga od 
čega si nas upozorio! 

O Allahu, Ti si od nas traţio ono što ne moţe-
mo učiniti osim uz Tvoju pomoć, zato, o Allahu, 
odredi nam ono što će nas dovesti do Tvog zado-
voljstva! 

O Allahu, Ti si uzeo naša srca i čela, pa nam 
ništa od njih nisi prepustio. Ako si to učinio, onda 
Ti budi njihov zaštitnik, i uputi nas na pravi put! 



 

97 

Ebu Abdullah en-Nibādţi101 rekao je: 

“Čuo sam u noći u mjestu Nibādţ102 tuţan i 
nemiran glas kako doziva: 

„O Ti kojeg vole oni koji se trude da ih zavoliš, 
o radosti oka onih koji Ti se utječu i oslanjaju na 
Tebe – o moj Gospodaru i Zaštitniče! 

Vladari su zatvorili svoja vrata i postavili čuva-
re na njima, svaki voljeni osamio se sa svojim vo-
ljenim, a srca onih koji su Tebe spoznali odbijaju 
osim Tvoju ljubav i Tvoju utjehu. 

Došla sam Ti večeras bez umišljenosti zbog 
bilo kojeg dobrog djela i bez osjećaja da sam do-
stojna Tvoje blagodati. Molim Te da me obaspeš 

                                                 
101 Ebu Abdullah Se„īd b. Burejd et-Temīmi en-Nibādţi, ve-
liki poboţnjak i zahid, bio je poznat po svojim lijepim i dir-
ljivim govorima, vāzovima i savjetima. Učio je i prenosio 
znanje od Fudajla b. „Ijāda i drugih učenjaka. Odlikovao se 
velikom bogobojaznošću i predanošću ibadetu, a kaţe se da 
je bio od onih čije se dove uslišavaju. Vidjeti: Ibn „Asākir, 
Tārīhu Dimešk, 21/13-22; Ibnul-„Adīm, Bugjetut-taleb, 9/4281-
4288; Zehebi, Sijeru e„alāmin-nubelā‟, 9/586. 
102 Selo u kojem su hadţije iz Basre običavale odmarati, a 
nalazilo se otprilike na polovini puta između Basre i Mekke. 
Neki savremeni geografi smatraju da se najvjerovatnije radi 
o mjestu El-Esjāh, koje se nalazi oko 60 km sjeveroistočno 
od grada Burejde, u pokrajini Kasīm u Saudijskoj Arabiji, a 
Allah najbolje zna. Vidjeti: Ebu Bekr el-Hāzimi, El-Emākin, 
str. 873; Jākūt el-Hamevi, M„udţemul-buldān, 5/255; Ibn 
Abdulhakk, Merāsidul-ittilā„a, 3/1352. 



 

98 

Svojom dobrotom i da mi u ovoj noći ne uskratiš 
slast obraćanja Tebi i obilne nagrade iz Tvoje ple-
menite riznice nagrada!‟ 

Pa sam upitao o tome, i rečeno mi je: „To je 
Selāma es-Sevdā (crnkinja) – onā koja oboţava 
Allaha iskreno.‟”103 

Ismail b. Ebi Halid kazuje: 

“Kod nas u Jemenu bio je mladić koji je mno-
go griješio i bio slab u pokornosti Allahu. Bio je 
lijepog izgleda i imućan, a zvao se Sehl. 

Jedne noći usnio je san: kao da mu je došla 
djevojka, odjevena u haljinu od bisera iz koje su se 
biseri prosipali, a u ruci je drţala knjigu ispisanu 
zlatom na zelenoj svili. Pruţila mu je tu knjigu i 
rekla: „Brate moj, pročitaj mi ovu knjigu.‟ Kada ju 
je uzeo i otvorio, u njoj je pisalo, u stihovima: 

„O Sehle, od one koju je Milostivi oblikovao, 
u odajama od mirisnog miska s vodom nisrīna.104 

                                                 
103 Navedenu predaju nisam uspio pronaći u izvorima nasta-
lim prije autora, Ibn Kudāme el-Makdisija, niti sam prona-
šao biografske podatke o spomenutoj poboţnjakinji Selāmi 
es-Sevdā, a Allah najbolje zna. 
104 Nisrīn je vrsta bijele ili divlje ruţe, poznata kao pasja ruţa 
ili divlji šipak; blagog, ali postojanog mirisa. Naziv je perzij-
skog porijekla i arabiziran je u klasičnom arapskom jeziku. 
Vidjeti: Halil b. Ahmed, Kitābul-„ajn, 7/243; Ibn Sīde, El-
Muhassas, 3/266; Murtedā ez-Zebīdi, Tādţul-„arūs, 14/212. 



 

99 

Onome čija je ljubav doboko u mom srcu, 
a njegovo srce od mene daleko, u zabavi izgubljeno. 

O Sehle, šta radiš?! Koliko si mi samo tuge ostavio! 
Od tebe mi stalno dolazi ono što ne volim! 

Zar ne čezneš da se zabavljaš na prelijepim posteljama, 
uz hurije – djevice krupnih očiju i čiste ljepote?‟ 

Tada se probudio iz sna, sav preplašen i uzne-
miren, pa je napustio ţivot nemara i okrenuo se 
ibadetu. Robovao je Uzvišenom Allahu i postao 
jedan od najboljih vjernika, sve dok nije preselio na 
tome, da mu se Allah smiluje.”105 

Prenosi se od Hasana b. Alija,106 radijallahu an-
huma, da je rekao: 

                                                 
105 Navedenu predaju biljeţi Ebu Muhammed es-Sirādţ el-
Kārī u djelu Mesāri„ul-„uššāk, 1/181, lancem prenosilaca u 
kojem se nalazi nekoliko nepoznatih ravija, od Ismaila b. 
Ebi Halida, koji prenosi događaj iz Jemena. Ako je u pitanju 
Ismail b. Ebi Halid el-Bedţeli el-Kūfi el-Ehmesi, poznati 
tab„in i pouzdan ravija, u poznatim biografskim i historij-
skim djelima ne navodi se da je boravio u Jemenu niti da je u 
njega putovao, što dodatno ukazuje na neautentičnost pre-
daje, a Uzvišeni Allah najbolje zna. 
106 Hasan b. „Ali b. Ebi Tālib el-Kureši el-Hašimi, Ebu Mu-
hammed el-Medeni, Poslanikov, sallallahu alejhi ve sellem, 
unuk i njegov rejhān (mirišljavi cvijetak) sa dunjaluka. Bio je 
najstariji sin „Alije i Fatime, kćerke Allahovog Poslanika, sal-
lallahu alejhi ve sellem, te jedan od prvaka ehlul-bejta i od naj-
uglednijih u svom vremenu. Na ahiret je preselio u Medini, 

 



 

100 

“Vidio sam svoga oca,107 radijallahu anhu, kada 
bi ga prekrila noć svojom tamom, kako desnom ru-
kom drţi svoju bradu, plače tihim jecajem i uzdiše 
dubokim uzdasima, govoreći: 

„O moj Boţe, moj Gospodaru, moj Stvoritelju, 
moj Opskrbitelju, Davatelju ţivota i smrti, moj 
Oţivitelju i moj Nasljedniče!108 

Šta sam ja i kakva je moja vrijednost i kakva je 
od mene opasnost kod Tebe, pa da me Ti ciljano 

                                                                                       
49. hidţretske godine, a prema nekim navodima 50. ili nešto 
kasnije. Vidjeti: Ibn Abdulberr, El-Istī„āb, 1/383-392; Ibnul-
Esīr, Usdul-gābe, 2/13-21;  Ibn Hadţer, El-Isābe, 2/534-542. 
107 Tj. Aliju b. Ebi Tāliba, radijallahu anhu, plemenitog asha-
ba, vođu pravovjernih, jednog od desetorice kojima je obe-
ćan Dţennet i četvrtog pravednog halifu. Njegove su vrline 
brojne i dobro poznate. Na ahiret je preselio kao šehid 40. 
godine po Hidţri, da Allah bude njime zadovoljan. 
108 Uzvišeni Allah opisan je kao El-Vāris – Nasljednik, tj. 
 

Onaj koji je vječni posjednik svega. On je Nasljednik svih 
stvorenja, jer On ostaje nakon njih, a oni nestaju, kao što 
Uzvišeni kaţe: “Mi ćemo, doista, naslijediti Zemlju i sve što je na 
njoj, i Nama će se oni vratiti.” (Sura El-Merjem, 40. ajet). Dakle, 
Uzvišeni Allah je jedini koji uistinu posjeduje sve i Koji osta-
je nakon nestanka stvorenja. Ovo nasljeđivanje ne znači nas-
ljeđivanje u ljudskom smislu, već potvrđuje Njegovo vječno 
postojanje i apsolutno vlasništvo nad svime što je postojalo i 
što će postojati. Vidjeti: Ibn Dţerir, Dţāmi„ul-bejān, 14/47; 
Ebul-Kāsim ez-Zedţdţādţi, Ištikāku esmāillah, str. 173-175; 
Abdulaziz el-Dţulejjil, Ve lillāhil-esmāul-husnā, str. 182-185. 



 

101 

pogodiš Svojom kaznom ili da se usmjeriš prema 
meni Svojom srdţbom?! 

Ţeliš da me kazniš?! Tako Ti Tvoje snage i ve-
ličine, tako Ti Tvoga ponosa i dobrote, moja dobra 
djela ne povećavaju Tvoje gospodarstvo, niti ga 
moja loša djela umanjuju; a ni moje bogatstvo ne 
umanjuje Tvoje riznice, niti moje siromaštvo uve-
ćava njihovu veličinu! 

O Allahu, učvrsti nadu u Tebe u mom srcu, pa 
da se u drugog osim Tebe nikada ne nadam! O Ti 
koji nas poziva da ga zavolimo kroz Njegove bla-
godati i da Ga spoznamo kroz Njegove darove; o 
Ti koji si bio uz mene u vremenima radosti, smiluj 
se danas mojim suzama!” 

Behim el-„Idţlī109 je u posljednjem dijelu noći, 
kada bi završio noćni namaz, na sedţdi govorio: 

“Moj Boţe, ovaj Tvoj miskin čezne da bude 
povezan s Tobom pokornošću, pa mu pomozi u 
tome, o Plemeniti! 

                                                 
109 Poboţnjak Ebu Bekr Behīm el-„Idţlī, bio je poznat po 
dubokom strahu od Allaha, učestalom plaču i skrušenosti. 
Odlikovao se velikim zuhdom prema dunjaluku, predanošću 
ibadetu i stalnom tugom. Prenosio je znanje od Ebu Ishaka 
el-Fezārija i El-Evzā„īja. Na ahiret je preselio 206. hidţretske 
godine. Vidjeti: Ibn Hibbān, Es-Sikāt, 8/152; Ibnul-Dţevzi, 
El-Muntezam, 10/151-153; Zehebi, Tārīhul-islām, 5/42. 



 

102 

Moj Boţe, Tvoj miskin mnogo polaţe nade u 
Tvoju dobrotu, pa mu je nemoj uskratiti! 

Moj Boţe, Tvoj miskin je odlučno krenuo...”110 

Prenosi se da je jedna beduinka bila pokradena 
na putu prema Mini, pa su je čuli kako govori: 

“Gospodaru moj, Ti si uzeo i dao! Ti si dao 
blagodati i oduzeo ih, a sve to od Tebe je praved-
nost i dobrota!  

Tako mi Onoga čija je zapovijed uzvišenija od 
svega stvorenog, nisam pustila svoj jezik traţeći 
išta od bilo koga osim Tebe, niti iznijela svoju po-
trebu pred ikim drugim osim pred Tobom! 

O Radosti očiju onih koji mole, obaspi me iz 
Svoje plemenitosti da uţivam u firdeusima  (pros-
transtvima) Tvojih blagodati i okrećem se pod svo-
dovima Tvog davanja! 

Olakšaj mi teret puta i oslobodi me oskudice! 
Obavij me Svojim zastorom koji ne mogu probiti 
koplja niti odnijeti vjetrovi. 

                                                 
110 U pomoćnom izdanju predaja se završava ovako, nedovr-
šenom rečenicom, dok je u osnovnom izdanju došlo do gre-
ške, jer je ova predaja pogrešno uklopljena u sljedeću. Tako-
đer, ovu i prethodnu predaju od Alije, radijallahu anhu, ni-
sam uspio pronaći u ranijim izvorima, što vjerovatno uka-
zuje da ju je autor, Ibn Kudāme, naveo iz izvora koji nam 
nisu sačuvani, a Allah najbolje zna. 



 

103 

Ti si, zaista, Onaj koji čuje dove!”111 

Kaţe se da je Dţunejd112 jedne bajramske noći 
bio u pustinji. Kada je nastupio sehur, ugledao je 
mladića umotanog u ogrtač, kako plače i izgovara: 

“Zbog svetosti moje osame, dokle više odbijanje? 
Zar da mi se ne smiluješ, zar da me ne obaspeš dobrotom? 

Dok radost Bajrama ispunjava sve krajeve, 
moja tuga sve više raste i nikako da mine. 

Pa ako sam počinio nešto ruţno, 
moje opravdanje je da to neću ponoviti!” 113 

                                                 
111 Vidjeti: Ebu „Usmān el-Dţāhiz, El-Bejanu vet-tebjīn, 3/183; 
i Ibn Abdu Rabbih, El-„Ikdul-ferīd, 4/7. 
112 Dţunejd b. Muhammed b. Dţunejd el-Hazzāz, Ebul-Kā-
sim el-Bagdadi – poznati poboţnjak i zāhid, jedan od pred-
vodnika na putu duhovnog odgoja (es-sulūk). Rođen je i od-
rastao u Bagdadu, gdje je učio hadise i susretao se s učenja-
cima, a posebno se isticao svojim prijateljstvom s velikim 
poboţnjakom Harisom el-Muhāsibijem. Posvetio se ibadetu 
i u njemu ustrajavao sve do starosti, postavši šejh svoga vre-
mena. Poznat je po brojnim mudrostima i odgojnim savje-
tima i o njemu se pripovijedaju znameniti kerāmeti. Preselio 
je na ahiret 297. hidţretske godine. Vidjeti: Sulemi, Tabakā-
tus-sūfijje, str. 129-135; Hatib el-Bagdadi, Tārīhu Bagdād, 
8/168-177; Zehebi, Sijeru e„alāmin-nubelā‟, 14/66-70. 
113 Predaju biljeţi Tādţuddīn es-Subki u djelu Tabakātuš-šāfi-
„ijje, 2/271, lancem prenosilaca od Dţunejda, rahimehullah. 
No, u tom lancu nalazi se Ebu Muzaffer Hennād b. Ibrahim 
en-Nesefi, o kojem je hafiz Ebu Abdullah ez-Zehebi rekao: 

 



 

104 

Hasan b. Muhammed b. Ishak114 kazao je: 

“Vidio sam Jahju b. Mu„āza er-Rāzīja115 na dan 
bajrama kako se obraća svome Gospodaru, „azze 
ve dţelle, govoreći: 

“Boţe moj, nisam bio dosljedan u ispunjavanju 
Tvog prava, ali nisam ni molio drugog mimo Tebe! 

Boţe moj, nisam bio od onih koji se natječu u 
činjenju dobra, ali nisam ni kucao na vrata crkvi i 
sinagoga! 

Boţe moj, nisam šutio o tuđim manama, ali ni-
sam ni vrijeđao Tvoje poslanike i odabrane robove! 

Boţe moj, od Tvojih vrata ne odstupam, jer 
mimo Tebe nemam kome da se obratim! 

Boţe moj, od Tvojih vrata ne odlazim, jer mi-
mo Tebe se ničemu ne radujem! 

                                                                                       
“Bio je poznat kao prenosilac izmišljenih i problematičnih 
predaja.” (Mīzānul-i„atidāl, 4/310). 
114 Nisam pronašao raviju pod ovim imenom koji prenosi od 
Jahje b. Mu„āza u dostupnim izvorima, a Allah najbolje zna. 
115 Ebu Zekerijjā  Jahja b. Mu„āz b. Dţ„afer er-Rāzī – poznati 
vāiz, zāhid i poboţnjak. Porijeklom je iz Reja, a ţivio je u 
Belhu, gdje je bio poznat po svojim nadahnutim govorima, 
lijepim riječima i poznatim opomenama koje su snaţno dje-
lovale na srca slušalaca. Na ahiret je preselio u Nejsābūru 
(Iran) 258. hidţretske godine. Vidjeti: Hatīb el-Bagdādi, Tā-
rīhu Bagdād, 16/306-310; Ibn Hillikān, Vefejātul-e„ajān, 6/165-
168; Zehebi, Tārīhul-islām, 6/231-232. 



 

105 

Boţe moj, moja djela su poput privida u pus-
tinji, moje srce je opustošeno od bogobojaznosti, 
moji grijesi su brojniji od zrna prašine, a Ti si naj-
preči da oprostiš i pokriješ, pa oprosti nam i smiluj 
nam se, Svojom dareţljivošću i plemenitošću, o Ti, 
Veličanstveni i Plemeniti!”116 

A jedan čovjek je dovio i rekao: 

“O Allahu, Ti znaš da, uprkos mom zlu, ne-
pravdi i pretjerivanju, nisam Ti pripisivao ni sina, 
ni sudruga, ni suprugu, ni ikoga ravnog! Pa ako me 
kazniš – to je po pravdi Tvojoj, a ako mi oprostiš – 
Ti si, zaista, Silni i Mudri! O Ti koga jedan glas ne 
ometa da čuje drugi!”117 

                                                 
116 Nisam uspio pronaći ovu predaju u izvorima koji su nas-
tali prije autora, Ibn Kudāme, a Allah najbolje zna. 
117 Predaju biljeţi Ibn Ebi ed-Dunija u svom djelu El-Feredţu 
b„adeš-šidde, br. 55, lancem prenosilaca od Ebu S„ada el-
Bekkāla da je rekao: “Bio sam zatvoren u tamnici Hadţdţā-
dţa b. Jusufa, a s nama je bio i Ibrahim et-Tejmi. Proveo je 
noć u zatvoru, pa mu je prišao jedan čovjek i upitao ga: „O 
Ebu Ishak, zbog čega si zatvoren?‟ Odgovorio je: „Došao je 
nadzornik i odrekao me se, rekavši: „Ovaj čovjek mnogo po-
sti i mnogo klanja, pa se bojim da ne zastupa stav haridţija.‟ 
Jednom prilikom, kada smo razgovarali pred zalazak sunca, 
uđe u našu tamnicu neki čovjek. Upitasmo ga: „O, Allahov 
robe, šta te je dovelo ovamo?‟ Odgovori: „Ne znam, ali pret-
postavljam da sam zarobljen zbog stavova haridţija. Tako 
mi Allaha, to je mišljenje koje nikada nisam prihvatio, niti 
sam ga volio, niti sam volio njegove pristalice. O vi ljudi, 

 



 

106 

Završena oporuka. 

Neka je sva zahvala Allahu, Jedinom, a salavat i 
selam neka su na našeg vjerovjesnika Muhamme-
da, njegovu porodicu i ashabe. 

 

    
   

                                                                                       
donesite mi vode za abdest!‟ Donesosmo mu vodu, pa je 
uzeo abdest, zatim ustao i klanjao četiri rekata, a potom učio 
dovu: O Allahu, Ti znaš da, uprkos mom zlu, nepravdi i 
pretjerivanju, nisam Ti pripisivao ni sina, ni sudruga, ni su-
prugu, ni ikoga ravnog! Pa ako me kazniš – to je po pravdi 
Tvojoj, a ako mi oprostiš – Ti si, zaista, Silni i Mudri! O Ti 
kome molbe ne prouzrokuju zabunu, koga jedan glas ne 
ometa da čuje drugi i koga ne zamara uporno traţenje onih 
koji mole – podari mi u ovom trenutku izlaz i olakšanje iz 
ove nevolje, s mjesta odakle očekujem i s mjesta odakle ne 
očekujem, iz poznatog i nepoznatog pravca, iznad moje na-
de i mimo nje. Uzmi pod Svoju vlast srce, sluh, vid, jezik, 
ruke i noge Svoga roba Hadţdţādţa, dok me ne izbaviš u 
ovom času, jer njegovo srce i njegovo čelo su u Tvojoj ruci. 
O Gospodaru moj, o Gospodaru moj, o Gospodaru moj!‟ 
Mnogo je ponavljao te riječi, i tako mi Allaha osim kojeg 
nema drugog boţanstva, nije ni završio svoju dovu, a već se 
začuo udarac na vrata tamnice i glas: „Gdje je taj i taj?‟ Naš 
drug ustade i reče: „O ljudi, ako je ovo oslobođenje – tako 
mi Allaha, neću prestati učiti dove; a ako je smrt – neka 
Allah spoji nas i vas u Svojoj milosti.‟ Sutradan smo čuli vi-
jest da je taj čovjek zaista bio pušten na slobodu.” Priča, 
iako poučna, prenosi je Ebu S„ad el-Bekkāl – a njegovo ime 
je Se„īd b. el-Merzubān el-Kūfī – koji je bio odbačen (metrūk) 
ravija i poznat kao obmanjivač (mudellis). Vidjeti: Ibn „Adijj, 
El-Kāmil, 4/432-436; Zehebi, Mīzānul-i„atidāl, 2/157-158. 



 

107 

 

------        KORIŠTENA LITERATURA       ------ 

1. Abdurrezzāk, Ebu Bekr Abdurrezzāk b. Hemmām 
es-San„āni (umro 211. h.g.), El-Musannef, El-Medţ-
lisul-„ilmi, Indija, 2. izd., 1403. h.g. 

2. Ahmed b. Hanbel, Ebu Abdullah Ahmed b. Mu-
hammed b. Hanbel eš-Šejbāni (umro 241. h.g.), Ez-
Zuhd, Darul-kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1420. h.g. 

3. Ahmed b. Hanbel, Ebu Abdullah Ahmed b. Mu-
hammed b. Hanbel eš-Šejbāni (umro 241. h.g.), El-
Musned, Muessesetur-Risāle, Bejrut, 1. izd., 1417. h.g. 

4. „Alāī, Ebu Se„īd Salāhuddin Halil b. Kejkeledi el-
„Alāī (umro 761. h.g.), Dţāmi„ut-tahsīl fī ahkāmil-merā-
sīl, Dar „Ālemil-kutub, Bejrut, 2. izd., 1407. h.g. 

5. Albani, Muhammed b. Nāsiruddin el-Albani (umro 
1420. h.g.), Et-Tevessulu envā„uhu ve ahkāmuh, Mekte-
betul-Me„ārif, Rijad, 1. izd., 1421. god. 

6. Albani, Muhammed b. Nāsiruddin el-Albani (umro 
1420. h.g.), Irvāul-galīl, El-Mektebul-islami, Bejrut, 2. 
izd., 1405. god. 

7. Albani, Muhammed b. Nāsiruddin el-Albani (umro 
1420. h.g.), Sahīh Sunen Ebī Davūd, Muessesa Girās, 
Kuvajt, 1. izd., 1423. god. 

8. Albani, Muhammed b. Nāsiruddin el-Albani (umro 
1420. h.g.), Silsiletul-ehādīsid-da„īfe, Darul-Me„ārif, Ri-
jad, 1. izd., 1412. god. 

9. Bejheki, Ebu Bekr Ahmed b. el-Husejn el-Bejheki 
(umro 458. h.g.), Delāilun-nubuvve, Darul-Kutubil-
„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1405. god. 



 

108 

10. Bejheki, Ebu Bekr Ahmed b. el-Husejn el-Bejheki 
(umro 458. h.g.), Es-Zuhdul-kebīr, Muessesetul-kutu-
bis-sekāfijje, Bejrut, 3. izd., 1416. god. 

11. Bejheki, Ebu Bekr Ahmed b. el-Husejn el-Bejheki 
(umro 458. h.g.), Šu„abul-īmān, Mektebetur-Rušd, Ri-
jad, 1. izd., 1423. god. 

12. Belāzuri, Ahmed b. Jahja b. Dţabir el-Belāzuri (u-
mro 279. h.g.), Ensābul-ešrāf, Darul-Fikr, Bejrut, 1. 
izd., 1417. h.g. 

13. Bezzār, Ebu Bekr Ahmed b. „Amr el-Bezzār (umro 
292. h.g.), El-Musned / El-Behruz-zehhār, Mektebetul-
„Ulumi vel-hikem, Medina, 1. izd., 1408. h.g. 

14. Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. Isma„il b. 
Ibrahim el-Buhari (umro 256. h.g.), Birrul-vālidejn, 
Mekteba imam el-Buhari, Ismailijja, 1. izd., 1435. h.g. 

15. Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. Isma„il b. 
Ibrahim el-Buhari (umro 256. h.g.), El-Edebul-mufred, 
Darus-Siddīk, Dţubejl, 1. izd., 1434. h.g. 

16. Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. Isma„il b. 
Ibrahim el-Buhari (umro 256. h.g.), Et-Tārīhul-kebīr, 
Dāiretul-me„ārif, Hajderabad. 

17. Buhari, Ebu Abdullah Muhammed b. Isma„il b. 
Ibrahim el-Buhari (umro 256. h.g.), Sahihul-Buhari / 
El-Dţāmi„ul-musnedis-sahīh, Darul-Minhādţ, Dţedda, 
2. izd., 1429. h.g. 

18. Dārimi, Ebu Muhammed Abdullah b. Abdurrah-
man ed-Dārimi (umro 255. h.g.), Es-Sunen / El-Mus-
ned, Darul-Mugni, Rijad, 1. izd., 1412. h.g. 

19. Dārimi, Ebu Se„īd „Usman b. Se„īd ed-Dārimi (umro 
280. h.g.), Er-Reddu „alel-dţehmijje, Dar Ibnul-Esīr, 



 

109 

Kuvajt, 2. izd., 1416. h.g. 

20. Dīneveri, Ebu Bekr Ahmed b. Mervan ed-Dīneveri, 
(umro 333. h.g.), El-Mudţālese ve dţevāhirul-„ilm, Dar 
Ibn Hazm, Bejrut, 1419. h.g. 

21. Dţāhiz, Ebu „Usman „Amr b. Behr b. Mahbūb el-
Dţāhiz (umro 255. h.g.), El-Bejānu vet-tebjīn, Darul-
Hilāl, Kairo, 1423. h.g. 

22. Dţevheri, Ebu Nasr Isma„il b. Hammad el-Dţev-
heri el-Fārābi (umro 393. h.g.). Es-Sihāh, Darul-„Ilmi 
lil-melājīn, Bejrut, 4. izd., 1407. h.g. 

23. Dţulejjil, Abdulaziz b. Nasir el-Dţulejjil, Ve lillāhil-
esmāul-husnā, Dar Tajjiba, Rijad, 3. izd., 1430. h.g. 

24. Fāsī, Tekijjuddin Muhammed b. Ahmed b. „Ali el-
Fāsī (umro 832. h.g.), Zejlut-tekjīd fī ruvātis-suneni vel-
mesānīd, Darul-kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1.izd., 1410. h.g. 

25. Ebu Davud, Sulejman b. el-Eš„as es-Sidţistāni (u-
mro 275. h.g.), Es-Sunen, Darur-Risāletil-„ālemijje, 
Bejrut, 1. izd., 1430. h.g. 

26. Ebu Ja„alā b. el-Ferrā‟, Muhammed b. el-Husejn b. 
Muhammed (umro 458. h.g.), Et-Tevekkul, Darul-
Mejmān, Rijad, 1. izd., 1435. h.g. 

27. Ebu Nu„ajm, Ahmed b. Abdullah el-Asbahāni (umro 

430. h.g.), Hiljetul-evlijā‟ ve tabakātul-esfijā‟, Darul-Fikr, 
Bejrut, 1416. h.g. 

28. Ed-Dijā‟, Ebu Abdullah Dijā‟uddin Muhammed b. 
Abdulvāhid el-Makdisi (umro 643. h.g.), El-„Udde lil-
kerbi veš-šidde, Darul-Miškāt, Kairo, 1. izd. 1414. h.g. 

29. Sirādţ, Ebu Muhammed Dţ„afer b. Ahmed es-Si-
rādţ el-Kārī (umro 500. h.g.), Mesāri„ul-„uššāk, Da-



 

110 

rul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1419. h.g. 

30. Ezheri, Ebu Mensur Muhammed b. Ahmed b. el-
Ezheri el-Herevi (umro 370. h.g.), Tehzībul-luga, Dar 
Ihjāit-turāsil-„arabi, Bejrut, 1. izd., 1421. h.g. 

31. Gassāni, Ebul-Fejd Muhammed b. el-Fejd el-Gas-
sāni (umro 315. h.g.), Ahbār ve hikājāt, Darul-Bešāir, 
Bejrut, 1. izd., 1414. h.g. 

32. Hākim, Ebu Abdullah Muhammed b. Abdullah b. 
Muhammed el-Hākim en-Nejsābūri (umro 405. h.g.), 
El-Mustedreku „ales-Sahīhajn, Darul-Kutubil-„ilmijje, 
Bejrut, 1. izd., 1411, h.g. 

33. Hakīm et-Tirmizi, Ebu Abdullah Muhammed b. „Ali 
b. Bišr el-Mu‟ezzin (umro 285. h.g.), Nevādirul-usūl, 
Darun-Nevādir, Damask, 1. izd., 1431. h.g.  

34. Halil b. Ahmed, Ebu Abdurrahman Halil b. Ahmed 
b. „Amr el-Ferāhīdi (umro 170. h.g.), Kitābul-„Ajn, 
Darul-Hilāl, Kairo. 

35. Hatīb, Ebu Bekr Ahmed b. „Ali el-Hatīb el-Bagdādi 
(umro 463. h.g.), Tārīhu Bagdād, Darul-Garbil-islami, 
Bejrut, 1. izd., 1422. h.g. 

36. Hāzimi, Ebu Bekr Zejnuddin Muhammed b. Musa 
el-Hāzimi (umro 584. h.g.), El-Emākin, Darul-Jemā-
ma, 1415. h.g. 

37. Hejsemi, Ebul-Hasan Nūruddin „Ali b. Ebi Bekr el-
Hejsemi (umro 807. h.g.), Medţme„uz-zevāid ve men-
be„ul-fevāid, Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut. 

38. Hutteli, Ebu Ishak Ibrahim b. Abdullah el-Hutteli 
(umro 270. h.g.), El-Mehabbetu lillah, Darul-Hadāra, 
Rijad, 1. izd., 1424. h.g. 



 

111 

39. Ibn Abdulberr, Ebu „Umer Jusuf b. Abdullah b. 
Abdilberr el-Kurtubi (umro 463. h.g.), Dţami„u bejā-
nil-„ilmi ve fadlih, Dar Ibnul-Dţevzi, Demmam, 1. 
izd., 1414. h.g. 

40. Ibn Abdulberr, Ebu „Umer Jusuf b. Abdullah b. 
Abdilberr el-Kurtubi (umro 463. h.g.), El-Istī„āb fī 
m„arifetil-ashāb, Darul-Dţīl, Bejrut, 1. izd., 1412. h.g. 

41. Ibn Abdulhakk, Abdulmu‟min b. Abdulhakk el-
Katī„ī (umro 739. h.g.), Merāsidul-ittilā„a, Darul-Dţīl, 
Bejrut, 1. izd., 1412. h.g. 

42. Ibn Abdu Rabbih, Ebu „Umer Šihābuddin Ahmed 
b. Muhammed b. Abdu Rabbih el-Endelusi (umro 
328. h.g.), El-„Ikdul-ferīd, Darul-Kutubil-„ilmijje, Bej-
rut, 1. izd., 1404. h.g. 

43. Ibn „Adijj. Ebu Ahmed Abdullah b. „Adijj el-Dţur-
dţāni (umro 365. h.g.), El-Kāmil fī du„afāir-ridţāl, 
Mektebetur-Rušd, Rijad, 1. izd. 1434. h.g. 

44. Ibnul-„Adīm, Kemāluddin „Umer b. Ahmed b. Hi-
betullah el-„Ukajli (umro 660. h.g.), Bugjetut-taleb fī 
tārīhi Haleb, Darul-Fikr, Bejrut. 

45. Ibn „Allān, Muhammed b. „Allān es-Siddīki el-Mek-
ki (umro 1057. h.g.), El-Futūhātur-rabbānijje „alel-ez-
kārin-nevāvijje, Dar Ihjāit-turāsil-„arabi, Bejrut. 

46. Ibnul-„Arabi, Ebu Bekr Muhammed b. Abdullah el-
Māliki (umro 543. h.g.), Ahkāmul-Kur‟an, Darul-Ku-
tubil-„ilmijje, Bejrut, 3. izd., 1424. h.g. 

47. Ibn „Asākir, Ebul-Kasim „Ali b. Husejn (umro 571. 
h.g.), El-Erbe„ūnel-buldānijje, El-Mektebul-islami, Bej-
rut, 1. izd., 1413. h.g. 



 

112 

48. Ibn „Asākir, Ebul-Kasim „Ali b. Husejn (umro 571. 
h.g.), Tārīhu Dimešk, Darul-Fikr, Bejrut, 1415. h.g. 

49. Ibn Durejd, Ebu Bekr Muhammed b. el-Hasan b. 
Durejd el-Ezdi (umro 321. h.g.), Dţemheretul-luga, 
Darul-„Ilmi lil-melājīn, Bejrut, 1. izd., 1407. h.g. 

50. Ibnul-Dţevzi, Ebul-Feredţ Abdurrahman b. „Ali b. 
el-Dţevzi (umro 597. h.g.), El-Mevdū„āt, Dar Ibn 
Hazm, Bejrut, 1417. god. 

51. Ibnul-Dţevzi, Ebul-Feredţ Abdurrahman b. „Ali b. 
el-Dţevzi (umro 597. h.g.), El-Muntezam fī tārīhil-
umemi vel-mulūk, Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd. 
1412. god. 

52. Ibnul-Dţevzi, Ebul-Feredţ Abdurrahman b. „Ali b. 
el-Dţevzi (umro 597. h.g.), Kešful-muškil min hadīsis-
Sahīhajn, Darul-Vetan, Rijad, 1. izd., 1418. h.g. 

53. Ibnul-Dţevzi, Ebul-Feredţ Abdurrahman b. „Ali b. 
el-Dţevzi (umro 597. h.g.), Sifetus-safve, Darul-Hadis, 
Kairo, 1421. god. 

54. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), El-Feredţu b„adeš-
šidde, Darur-Rejjān, Dţīza, 2. izd., 1408. h.g. 

55. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), El-Muhtedarīn, Dar 
Ibn Hazm, Bejrut, 1. izd., 1417. h.g. 

56. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), Er-Rikkatu vel-
bukā‟, Dar Ibn Hazm, Bejrut, 3. izd., 1419. h.g. 

57. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), Eš-Šukr, El-Mek-



 

113 

tebul-islami, Kuvajt, 3. izd., 1400. h.g. 

58. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), Et-Tevbe, Mekteba 
El-Kur‟an, Kairo. 

59. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), Husnu zanni billah, 
Darut-Tajjiba, Rijad, 1. izd., 1408. h.g. 

60. Ibn Ebi ed-Dunja, Ebu Bekr Abdullah b. Muham-
med el-Bagdadi (umro 281. h.g.), Muhāsebetun-nefs, 
Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1406. h.g. 

61. Ibn Ebi Hātim, Ebu Muhammed Abdurrahman b. 
Muhamed er-Rāzī (umro 327. h.g.), El-Dţerhu vet-
t„adīl, Dar Ihjāit-turās, Bejrut, 1. izd., 1371. h.g. 

62. Ibn Ebi Šejbe, Ebu Bekr Abdullah b. Muhammed 
el-„Absi (umro 235. h.g.), El-Īmān, El-Mektebul-
islami, Bejrut, 2. izd., 1403. h.g. 

63. Ibn Ebi Šejbe, Ebu Bekr Abdullah b. Muhammed 
el-„Absi (umro 235. h.g.), El-Musannef, Darul-Kible 
(Muhammed „Avvāme), Dţedda, 1. izd., 1427. h.g. 

64. Ibnul-Esīr, Ebul-Hasan „Izzuddin „Ali b. Ebi Bekr 
el-Dţezeri (umro 630. h.g.), Usdul-gābe fī m„arifetis-sa-
hābe, Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1415. h.g. 

65. Ibnul-Esīr, Ebus-Se„ādāt Medţduddin Mubarek b. 
Muhammed el-Dţezeri (umro 606. h.g.), En-Nihāje 
fī garībil-hadīsi vel-eser, El-Mektebetul-„ilmijje, Bejrut, 
1. izd., 1382. h.g. 

66. Ibn Fāris, Ahmed b. Fāris er-Rāzi (umro 395. h.g.), 
Mekājīsul-luga, Darul-Fikr, Bejrut, 1399. h.g. 

67. Ibn Hadţer, Ebul-Fadl Šihābuddin Ahmed b. „Ali 



 

114 

b. Hadţer el-„Askalāni (umro 852. h.g.), El-Isābe fī 
temjīzis-sahābe, Merkez Hedţer, Kairo, 1. izd., 1429. 
h.g. 

68. Ibn Hadţer, Ebul-Fadl Šihābuddin Ahmed b. „Ali 
b. Hadţer el-„Askalāni (umro 852. h.g.), Fethul-Bāri, 
El-Mektebetus-selefijje, Kairo, 1379. h.g. 

69. Ibn Hadţer, Ebul-Fadl Šihābuddin Ahmed b. „Ali 
b. Hadţer el-„Askalāni (umro 852. h.g.), Netāidţul-
efkār, Dar Ibn Kesir, Damask, 2. izd., 1429. h.g. 

70. Ibn Hazm, Ebu Muhammed „Ali b. Ahmed b. Hazm 
el-Endelusi (umro 456. h.g.), Resāil Ibn Hazm, El-
Muessesetul-„Arabijje, Bejrut, 1. izd., 1401. h.g. 

71. Ibn Hibbān, Ebu Hātim Muhammed b. Hibbān el-
Busti (umro 354. h.g.), El-Medţrūhīn, Darul-V„aj, 
Halep, 1. izd., 1396. h.g. 

72. Ibn Hibbān, Ebu Hātim Muhammed b. Hibbān el-
Busti (umro 354. h.g.), Es-Sikāt, Dāiretul-me„ārif, 
Hajderabad, 1. izd., 1393. h.g. 

73. Ibn Hibbān, Ebu Hātim Muhammed b. Hibbān el-
Busti (umro 354. h.g.), Mešāhīr „ulemāil-emsār, Darul-
Vefā‟, Mensura, 1. izd., 1411. h.g. 

74. Ibn Hibbān, Ebu Hātim Muhammed b. Hibbān el-
Busti (umro 354. h.g.), Sahih Ibn Hibbān (El-Ihsān), 
Muessesetur-Risale, Bejrut, 1. izd., 1408. h.g. 

75. Ibn Hillikān, Ebul-„Abbās Šemsuddin Ahmed b. 
Muhammed el-Bermeki (umro 681. h.g.), Vefejātul-
e„ajān, Dar Sādir, Bejrut, 1398. h.g. 

76. Ibn Huzejme, Ebu Bekr Muhammed b. Ishak b. 
Huzejme en-Nejsābūri (umro 311. h.g.), Es-Sahīh, 
El-Mektebul-islami, Bejrut, 1400. h.g. 



 

115 

77. Ibnul-Kajjim, Muhammed b. Ebi Bekr el-Dţevzijje 
(umro 751. h.g.), El-Fevāid, Dar „Ālemil-fevāid, Mek-

ka, 1. izd., 1429. h.g. 

78. Ibnul-Kajjim, Muhammed b. Ebi Bekr el-Dţevzijje 
(umro 751. h.g.), El-Vābilus-sajb, Darur-Rejjān lit-
turās, Kairo, 1. izd., 1408. h.g. 

79. Ibnul-Kajjim, Muhammed b. Ebi Bekr el-Dţevzijje 
(umro 751. h.g.), Er-Rūh, Dar „Ālemil-fevāid, Mek-
ka, 1. izd., 1432. h.g. 

80. Ibnul-Kajjim, Muhammed b. Ebi Bekr el-Dţevzijje 
(umro 751. h.g.), I„alāmul-muvekki„īn, Daru Ibnul-
Dţevzi, Demmam, 1. izd., 1423. h.g. 

81. Ibnul-Kajjim, Muhammed b. Ebi Bekr el-Dţevzijje 
(umro 751. h.g.), Igāsetul-lehfān fī mesājidiš-šejtān, Dar 
„Ālemil-fevāid, Mekka, 1. izd., 1432. h.g. 

82. Ibn Kesir, Ebul-Fidā‟ Isma„il b. „Umer b. Kesir ed-
Dimeški (umro 744 h.g.), El-Bidāje ven-nihāje, Dar 
Hedţer, Dţiza, 1. izd., 1424. h.g. 

83. Ibn Kudāme, Ebu Muhammed Muveffekuddin Ab-
dullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudāme el-Mak-
disi (umro 630. h.g.), Et-Tevvābīn, Dar Ibn Hazm, 
Bejrut, 1. izd., 1424. h.g. 

84. Ibn Kudāme, Ebu Muhammed Muveffekuddin Ab-
dullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudāme el-Mak-
disi (umro 630. h.g.), Vasijjetul-„ālimil-dţelīl, Dar Ibn 
Hazm, Bejrut, 1. izd., 1418. h.g. 

85. Ibn Kudāme, Ebu Muhammed Muveffekuddin Ab-
dullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudāme el-Mak-
disi (umro 630. h.g.), El-Vasijje, Dar Tejsīrus-sun-
ne, 1. izd., 1411. h.g. 



 

116 

86. Ibn Kudāme, Ebu Muhammed Muveffekuddin Ab-
dullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudāme el-Mak-
disi (umro 630. h.g.), Zemmul-muvesvisīn, El-Fārukul-
hadīse, Kairo, 1. izd., 1407. h.g. 

87. Ibn Kutejbe, Ebu Muhammed Abdullah b. Muslim 
b. Kutejbe ed-Dīneveri (umro 276. h.g.), „Ujūnul-
ahbār, Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1418. h.g. 

88. Ibn Mādţe, Ebu Abdullah Muhammed b. Jezid b. 
Mādţe el-Kazvīni (umro 273. h.g.), Es-Sunen, Darur- 
Risāletil-„ālemijje, Bejrut, 1. izd., 1430. god. 

89. Ibnul-Mubārek, Ebu Abdurrahman Abdullah b. el-
Mubārek el-Mervezi (umro 181. h.g.), Ez-Zuhdu ver-
rekāik, Darul-Kutibil-„ilmijje, Bejrut. 

90. Ibnul-Mulekkin, Ebu Hafs Siradţuddin „Umer b. „Ali 

eš-Šāfi„ī (umro 804. h.g.), Tabakātul-evlijā‟, Mekteba 
El-Hāndţi, Kairo, 2. izd., 1415. h.g.  

91. Ibn Redţeb, Zejnuddin Abdurrahman b. Ahmed b. 
Redţeb el-Hanbeli (umro 795. h.g.), Et-Tehvīfu minen- 
nār, Mektebetul-Muejjed, Taif, 2. izd., 1409. h.g. 

92. Ibn Redţeb, Zejnuddin Abdurrahman b. Ahmed b. 
Redţeb el-Hanbeli (umro 795. h.g.), Zejlu Tabakātil-
hanābile, Mektebetul-„Ubejkān, Rijad, 1. izd., 1425. h.g. 

93. Ibn S„ad, Ebu Abdullah Muhammed b. S„ad el-Basri 
(umro 230. h.g.), Et-Tabakātul-kubrā, Darul-Kutu-
bil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1410. h.g. 

94. Ibn Sīde, Ebul-Hasan „Ali b. Isma„il b. Sīde el-Mersi 
(umro 458. h.g.), El-Muhassas, Dar Ihjāit-turāsil-„ara-
bi, Bejrut, 1. izd., 1417. h.g. 

95. Ibn Sīde, Ebul-Hasan „Ali b. Isma„il b. Sīde el-Mersi 



 

117 

(umro 458. h.g.), El-Muhkem vel-muhītil-e„azam, Da-
rul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1421. h.g. 

96. Ibn Tejmijje, Ebul-Abbas Ahmed b. Abdulhalim b. 
Tejmijje el-Harrāni (umro 728. h.g.), El-Istigāse fir-
reddi „alel-Bekrī, Mekteba Darul-Minhādţ, Rijad, 1. 
izd., 1426. h.g. 

97. Ibn Tejmijje, Ebul-Abbas Ahmed b. Abdulhalim b. 
Tejmijje el-Harrāni (umro 728. h.g.), Iktidāus-sirātil-
mustekim, Dar „Ālemil-kutub, Bejrut, 7. izd., 1419. h.g. 

98. Ibn Tejmijje, Ebul-Abbas Ahmed b. Abdulhalim b. 
Tejmijje el-Harrāni (umro 728. h.g.), Kā„ide dţelīle fit-
tevessul vel-vesīle, Mektebetul-Furkan, Adţman, 1. izd., 
1422. h.g. 

99. Ibn Tejmijje, Ebul-Abbas Ahmed b. Abdulhalim b. 
Tejmijje el-Harrāni (umro 728. h.g.), Medţmū„ul-fetāvā, 
Mudţemme„ul-Mushafiš-šerif, Medina, 1416. h.g. 

100. Ibn „Usejmin, Muhammed b. Salih el-„Usejmin (u-
mro 1421. h.g.), El-Kavlul-mufīd „alā Kitābit-tevhīd, 
Dar Ibnul-Dţevzi, Demmam, 2. izd., 1424. h.g. 

101. Ibn „Usejmin, Muhammed b. Salih el-„Usejmin (u-
mro 1421. h.g.), Fethu Zil-dţelāli vel-ikrām, Medārul-
vatan, Rijad, 5. izd., 1436. h.g. 

102. Jākūt el-Hamevi, Ebu Abdullah Šihabuddin Jākūt b. 
Abdullah el-Hamevi (umro 626. h.g.), Mu„dţemul-
buldān, Dar Sādir, Bejrut, 1415. h.g. 

103. Kādī „Ijād, Ebul-Fadl „Ijād b. Musa b. „Ijād (umro 
544. h.g.), Mešārikul-envār „alā sahīhil-āsār, El-Mekte-
betul-„atīka, Tunis. 

104. Kurtubi, Ebul-„Abbās Ahmed b. „Umer el-Kurtubi 
(umro 656. h.g.), El-Mufhim limā eškele min telhīsi 



 

118 

Muslim, Dar Ibn Kesir, Damask, 1. izd., 1417. h.g. 

105. Kurtubi, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed el-
Kurtubi (umro 671. h.g.), Tefsirul-Kurtubi / El-Dţā-
mi„u li ahkāmil-Kur‟an, Muessesetur-Risāle, Bejrut, 1, 
izd., 1427. h.g. 

106. Kušejri, Abdulkerim b. Hevāzin b. Abdulmelik el-
Kušejri (umro 465. h.g.), Er-Risāletul-kušejrijje, Da-
rul-Me„ārif, Kairo, 1414. h.g. 

107. Lālekāi, Ebul-Kasim Hibetullah b. Hasan el-Lālekāi 
(umro 418. h.g.), Šerhu usūli i„atikād ehlis-sunneti vel-
dţemā„a, Darut-Tajjibe, Rijad, 8. izd., 1423. god. 

108. Mervezi, Ebu Abdullah Muhammed b. Nasr el-
Mervezi (umro 294. h.g.), T„azīmu kadris-salā, Mek-
teba Ed-Dār, Medina, 1. izd., 1406. h.g. 

109. Mizzī, Dţemāluddin Ebul-Hadţdţādţ Jusuf b. Ab-
durrahman el-Mizzī (umro 742. h.g.), Tehzībul-Ke-
māl, Muessesetur-Risāle, Bejrut, 1. izd., 1400. h.g. 

110. Munāvi, Zejnuddin Muhammed Abdurraūf el-Mu-
nāvi (umro 1031. h.g.), El-Ithāfātus-senijje fil-ehādīsil-
kudsijje, Dar Ibn Kesir, Damask, 1428. h.g. 

111. Muslim, Ebul-Husejn Muslim b. el-Hadţdţādţ el-
Kušejri en-Nejsābūri (umro 261. h.g.), Sahih Muslim, 
Darul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1412. h.g. 

112. Nesāi, Ebu Abdurrahman Ahmed b. Šu„ajb b. „Ali 
en-Nesāi (umro 303. h.g.), Es-Sunenul-kubrā, Mues-
sesetur-Risāle, Bejrut, 1. izd., 1421. h.g. 

113. Nevevi, Ebu Zekerijja Muhjiddin Jahja b. Šeref en-
Nevevi (umro 676. h.g.), El-Ezkār, Darul-Fikr, Bej-
rut, 1414. god. 



 

119 

114. Nevevi, Ebu Zekerijja Muhjiddin Jahja b. Šeref en-
Nevevi (umro 676. h.g.), Tehzībul-esmā‟i vel-lugāt, Da-
rul-Kutubil-„ilimijje, Bejrut. 

115. Safedi, Salahuddin Halil b. Ejbek es-Safedi (umro 
764. h.g.), El-Vāfī bil-vefejāt, Dar Ihjāit-turās, Bejrut, 
1420. h.g. 

116. S„alebi, Ebu Ishak Ahmed b. Muhammed es-S„alebi 
(umro 427. h.g.), Katlāl-Kur‟an, Mektebetul-„Ubejkān, 
Rijad, 1. izd., 1429. h.g. 

117. Sefārīni, Šemsuddin Muhammed b. „Aun b. Salim 
es-Sefārīni el-Hanbeli (umro 1188. h.g.), Gizāul-elbāb 
fī šerhi Menzūmetil-ādāb, Muessesa Kurtuba, Kairo, 1. 
izd., 1414. h.g. 

118. Sulemi, Ebu Abdurrahman Muhammed b. Husejn 
en-Nejsābūri (umro 412. h.g.), Tabakātus-sūfijje, Da-
rul-Kutubil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1419. h.g. 

119. Šedţeri, Jahja b. Husejn b. Isma„il eš-Šedţeri (umro 
499. h.g.), Tertībul-Emālil-hamīsijje, Darul-Kutubil-„il-
mijje, Bejrut, 1. izd., 1422. h.g. 

120. Taberāni, Ebul-Kasim Sulejman b. Ahmed b. Ejjub 
et-Taberāni (umro 360. h.g.), Ed-Du„ā, Darul-Kutu-
bil-„ilmijje, Bejrut, 1. izd., 1412. h.g. 

121. Taberāni, Ebul-Kasim Sulejman b. Ahmed b. Ejjub 
et-Taberāni (umro 360. h.g.), El-Mu„dţemul-kebīr, 
Mekteba Ibn Tejmijje, Kairo. 

122. Taberi, Ebu Dţ„afer Muhammed b. Dţerīr et-Ta-
beri (umro 310. h.g.), Tefsirut-Taberi/Dţāmi„ul-bejān, 
Dar Hedţer, Dţīza, 1. izd., 1422. h.g. 

123. Tenūhī, Ebu „Ali Muhsin b. „Ali et-Tenūhī (umro 
384. h.g.), El-Feredţu ba„deš-šidde, Dar Sādir, Bejrut, 



 

120 

1398. h.g. 

124. Tirmizi, Ebu „Īsā Muhammed b. „Īsā et-Tirmizi (u-
mro 279. h.g.), El-Dţāmi„ul-kebīr / Es-Sunen, Darul-
Garbil-islami, Bejrut, 1. izd., 1416. h.g. 

125. „Ukajli, Ebu Dţ„afer Muhammed b. „Amr el-„Ukajli 
(umro 322. h.g.), Ed-Du„afā‟, Darul-Mektebetil-„il-
mijje, Bejrut, 1. izd., 1404. h.g. 

126. Vekī‟, Ebu Sufjan Vekī‟ b. el-Dţerrāh b. Melīh er-
Ru‟āsi (umro 197. h.g.), Ez-Zuhd, Mekteba Ed-Dar, 
Medina, 1. izd., 1404. h.g. 

127. Zebīdi, Ebul-Fajd Muhammed b. Muhammed Mur-
teda ez-Zebidi (umro 1205. h.g.), Tādţul-„arūs, Et-
Turāsul-„arabi, Kuvajt, 1413. h.g. 

128. Zedţdţādţi, Ebul-Kasim Abdurrahman b. Ishak ez-
Zedţdţādţi (umro 337. h.g.), Ištikāku esmaillah, Mu-
essesetur-Risāle, Bejrut, 1. izd., 1406. h.g. 

129. Zehebi, Ebu Abdullah Šemsuddin Muhammed b. 
Ahmed ez-Zehebi (umro 748. h.g.), Mīzānul-i„atidāl, 
Muessesetur-Risale, Bejrut, 1. izd., 1430. h.g. 

130. Zehebi, Ebu Abdullah Šemsuddin Muhammed b. 
Ahmed ez-Zehebi (umro 748. h.g.), Sijeru e„alāmin-
nubelā‟, Muessesetur-Risale, Bejrut, 3. izd., 1405. h.g. 

131. Zehebi, Ebu Abdullah Šemsuddin Muhammed b. 
Ahmed ez-Zehebi (umro 748. h.g.), Tārihul-islam, 
Darul-Garbil-islami, Bejrut, 1. izd., 1423. h.g. 

 

    
   



 

121 

                       

 

                       ------        SADRŽAJ       ------ 
 

Predgovor  .................................................................... 5 

Bilješka o autoru  .................................................... 8 

Oporuka Ibn Kudāme  ........................................ 10 

Jezičko i šerijatsko značenje oporuke  .............. 10 

Povod pisanja Oporuke  ......................................... 10-12 

Prvo poglavlje: 

Poţurivanje ka dobrim djelima  ........................... 13 

Dunjaluk je mjesto truda za ahiret  .................... 13 

Hadis o dušama šehida  ...........................................  14 

Zamisli sebe u Dţennetu  ...................................... 15 

Biografija Ibrahima et-Tejmija  ............................ 15 

Zamisli sebe u Vatri  ................................................. 16 

Neki od selefa iskopao bi sebi kabur  ............... 16 

Da li je propisano leći u kabur zbog prisjeća-
nja na smrt i opomene?  .......................................... 16-18 

Šta je ţelja svakog stanovnika kabura?  ........... 18 

Neki čovjek je klanjao pored kabura  ............... 18-19 



 

122 

Propis obavljanja namaza pored kabura  ........ 19 

Iskoristi ţivotnu priliku  .......................................... 19-20 

Prolaznost i bezvrijednost dunjaluka  .............. 20-21 

Slikovit primjer dunjaluka: izgubljeni putnici 
na kraljevom ostrvu dragulja  ............................... 21-26 

Iskoristi svaki trenutak u pokornosti  ............... 26 

Obaveţi srce na stalno razmišljanje  ................. 26 

Obaveţi jezik korisnim govorom  ...................... 26 

Zaposli udove ibadetima  .......................................     26-27 

Drugo poglavlje: 

Uzroci kvarenja dobrih djela  ............................... 28 

Govor Ibnul-Kajjima o uzrocima upropa-
štavanja dobrih djela  ................................................ 

28 

Rijāluk (pretvaranje)  ................................................. 29-32 

Govor šejha Ibn „Usejmina o propisu iba-
deta koji je pomiješan s rijālukom  ....................... 31-32 

Primjer čovjeka koji je činio djela da bi ga 
ljudi hvalili  .................................................................... 32 

El-„Udţb (zadivljenost svojim djelima)  ........... 33-36 

Govor Ibn Hazma i Ibnul-Kajjima o opa-
snosti zadivljenosti svojim djelima  ................... 33 

Zadivljenost djelima vodi u propast  ................ 34 



 

123 

Nemoj omalovaţavati nijednog muslimana .. 34 

Priča o „Īsāu, havārijju i razbojniku  .................. 34-35 

Priča o najboljem i najgorem čovjeku iz 
Musāovog, alejhis-selam, naroda  ....................... 

36 

Propis isrāīlījjāta i njihove vrste  .......................... 36 

Suprotstavljanje sunnetu kvari djela  ................ 36-43 

Stani tamo gdje sunnet zastaje  ............................ 37 

Opasnost suprotstavljanja sunnetu u rije-
čima i djelima ispravnih prethodnika  .............. 37-40 

Primjeri pretjerivanja u vjeri  ................................ 40 

Opasnost vesvesa  ...................................................... 40-41 

Namaz u zabranjenim vremenima  .................... 41-42 

Biografija Ebu Sulejmana ed-Dārānija  ........... 42-43 

Prije činjenja djela pogledaj da li za to po-
stoji dokaz u sunnetu  .............................................. 42-43 

Treće poglavlje: 

Svijest o Allahu i strah od Njega  ....................... 44 

Znaj da te Allah vidi  ................................................ 44 

Znaj da bi mogao učiniti grijeh da nije 
Allahovih blagodati prema tebi  .......................... 44 

Da Allah nije prekrio tvoj grijeh bio bi 
osramoćen pred ljudima  ........................................ 45 



 

124 

Biografija Ibrahima b. Edhema  .......................... 45 

Savjet Ibn Edhema čovjeku koji mu se po-
ţalio da ne moţe ostaviti griješenje  .................. 45-47 

Poţuri s pokajanjem  ................................................ 48 

Ne gledaj koliko je grijeh malen  ........................ 48 

Biografija Omera b. Abdulaziza  ........................ 48-49 

Pismo Omera b. Abdulaziza jednom od na-
mjesnika kada mu se poţalio  ............................... 48-49 

Strahota dţehennemske vatre  ............................. 50-51 

Jadni su stanovnici Vatre!  ..................................... 51 

Budi na oprezu i ne budi siguran  ...................... 52 

Kako da ne plačem, a Gospodar mi je zapri-
jetio Vatrom?!  ............................................................. 52 

Biografija Jezida er-Rakāšija  ................................. 53 

Opomena Jezida er-Rakāšija svom sinu  ......... 53-55 

Mi smo u istoj opasnosti kao i oni  ................... 55 

Vrijednost lijepog ahlaka  ....................................... 55-56 

Vrijednost odrţavanja rodbinskih veza  .......... 56 

Najvrednija djela  ........................................................ 57 

Najčvršće veze imana  .............................................. 57 

Predaje koje govore o ljubavi u ime Allaha i 
mrţnji u ime Allaha  .................................................. 57-58 



 

125 

Strpljenje u vjeri  ......................................................... 57-58 

Ono što sve objedinjuje je dova  ........................   58-59 

Neka tvoja dova bude puna skrušenosti  ........ 59 

Kada se Allah odaziva na dovu?  ........................ 59 

Biografija Ummu Derdā‟e  .................................... 60 

Biografija Šehra b. Havšeba  ................................. 60-61 

Savjet Ummu Derdā‟e Šehru b. Havšebu 
kada da uputi dovu Allahu  .................................... 60-61 

Biografija Ebul-Dţeleda  ........................................ 61 

Kada upućuješ dovu neka bude iz srca  .......... 61 

Prepusti svoj slučaj Allahu  .................................... 62 

Ono što te je pogodilo nije te moglo mimo-
ići, a ono što te je mimoišlo nije te moglo 
pogoditi ........................................................................... 62 

Uzroci spasa su u Allahovim rukama  .............. 63 

Udalji se od sumnjivih stvari  ............................... 63-64 

Drţi se ibadeta po noći  .......................................... 64-65 

Biografija Bišra el-Hāfīja  ....................................... 64 

Kada nešto traţiš o Allaha, traţi da ti izabere 
ono što je najbolje za tebe  .................................... 65 

Ako ti se dova ne usliša, nemoj upadati u 
očaj i nemoj odustajati od dove  ......................... 65-66 



 

126 

Odmori se u tajnom dozivanju Allaha  ........... 66-67 

Biografija Ahmeda b. Ebil-Havārija  ................. 66-67 

Najljepše dove poboţnjaka  .................................. 68-75 

Biografija Mensura b. „Ammāra  ......................... 68 

Dova koju prenosi Mensur b. „Ammār od 
jednog poboţnjaka  ................................................... 68-69 

Skrušena dova jednog poboţnjaka na vrhu 
planine u Šāmu  ........................................................... 69-70 

Dova jedne starice na dan bajrama  .................. 70-71 

Biografija Sufjana es-Sevrija  ................................. 71 

Dova jednog beduina na Arefatu  ...................... 71-72 

Dova jednog poboţnjaka uz lijepo mišljenje 
o Uzvišenom Allahu  ................................................ 73 

Da li je ispravno oslanjati se na lijepo miš-
ljenje o Allahu uz loša djela?  ................................ 73-74 

Dova Allahovog Poslanika, sallallahu alejhi 
ve sellem, nakon povratka iz Taifa  ................... 74-75 

Ocjena hadisa o namazu zbog potrebe  .......... 76-77 

Hadis o slijepcu koji je traţio od Allahovog 
Poslanika, sallallahu alejhi ve sellem, da dovi 
za njega da mu Allah povrati vid  ....................... 77-78 

Ispravno razmijevanje hadisa o slijepcu i 
odgovor onima koji njime dokazuju zabra-
njen vid tevessula  .......................................................... 78-86 



 

127 

Dova Dţ„afera es-Sādika  ....................................... 86 

Istihāra  ............................................................................ 87 

Potrudi se da budeš od Allahovih odabranih 
robova (evlījā‟)  ............................................................ 88 

Riječi Mu„aza b. Dţebela na samrti  .................. 88-59 

Biografija El-Harisa b. „Amīre  ............................ 90 

Dunjalučki ţivot je poput pijace  ........................ 91 

Probudi se u predzoru  ............................................ 91 

Allahov silazak na zemaljsko nebo  ................... 91 

Dove koje autor preporučuje da se uče u 
posljednjoj trećini noći  ........................................... 91-96 

Najbolje dove su one koje su propisane 
Kur‟anom i vjerodostojnim sunnetom  ........... 91-93 

Biografija Ebu Abdullaha en-Nibādţija  ......... 97 

Dova poboţnjakinje Selāme es-Sevdā‟  ........... 97-98 

Priča o snu mladića iz Jemena koji je mnogo 
griješio prema Allahu  .............................................. 98-99 

Biografija Hasana b. Alija b. Ebi Taliba  ......... 99-100 

Dova i jecaji Alije b. Ebi Taliba  ......................... 99-101 

Značenje Allahovog imena El-Vāris  ................ 100 

Biografija Behīma el-„Idţīja  .................................. 101 

Dova Behīma el-„Idţīja  ........................................... 101-103 



 

128 

Biografija Dţunejda  ................................................. 103 

Dova jednog mladića u pustinji  ......................... 103 

Biografija Jahje b. Mu„aza  ..................................... 104 

Dova Jahje b. Mu„aza na dan bajrama  ............ 104-105 

Dova jednog čovjeka u tamnici  .......................... 105-106 

Kraj oporuke  ............................................................. 106 

Korištena literatura  ............................................... 107-120 

Sadržaj  ........................................................................... 121-128 

 

    
   

 



 

 

2 

 


